
 

Metallica ve Megadeth Albüm Kapaklarının Eleştirel 
İncelemesi 

Ahmet Tilki 

Doğu Akdeniz Üniversitesi 
Şubat 2023 

Gazimağusa, Kuzey Kıbrıs 

Lisansüstü Eğitim, Öğretim ve Araştırma Enstitüsüne İletişim ve Medya 
Çalışmaları Yüksek Lisans Tezi olarak sunulmuştur. 



Lisansüstü Eğitim, Öğretim ve Araştırma Enstitüsü onayı 

Prof. Dr. Ali Hakan Ulusoy 
L.E.Ö.A. Enstitüsü Müdürü 

  

Prof. Dr. Senih Çavuşoğlu 
İletişim Fakültesi Dekanı 

  

Dr. İbrahim Beyazoğlu 
Eş-Tez Danışmanı 

 Doç. Dr. Aysu Arsoy 
Tez Danışmanı 

  

Bu tezin İletişim ve Medya Çalışmaları Yüksek Lisans derecesinin gerekleri 
doğrultusunda hazırlandığını onaylarım. 

Bu tezi okuyup değerlendirdiğimizi, tezin nitelik bakımından İletişim ve Medya 
Çalışmaları Yüksek Lisans derecesinin gerekleri doğrultusunda hazırlandığını 
onaylarız. 

Değerlendirme Komitesi

1. Prof. Dr. Hanife Aliefendioğlu  

2. Doç. Dr. Aysu Arsoy  

3. Yrd. Doç. Dr. Hakan Karahasan  

4. Yrd. Doç. Dr. Bahar Taşeli  

5. Dr. İbrahim Beyazoğlu  



iii 
 

ÖZ 

Bu çalışma Thrash Metal müzik grubu olan Megadeth ve Metallica’nın   

albüm kapaklarından yola çıkarak, her iki müzik grubunun da yaşadıkları sistemi 

hedef alan yaklaşımlarını betimlemek için, göstergebilim kullanılarak eleştirel bir 

yaklaşım ile incelenmiştir. Bu amaçla, çalışma, 1980’li yıllarda ‘Batı’da işçi sınıfı 

içerisinde ortaya çıkan ve alt-kültür grupları üzerinde oluşan ideolojik etkilere dair 

eleştirel bir içgörü sunmayı amaçlamaktadır. Çalışmada, gençlik kültürüne mahsus 

fraksiyonlara ayrılan işçi sınıfı geleneğinden yola çıkılmıştır. Ayrıca alt-kültürün 

tarihsel, siyasal ve kültürel açıdan nasıl oluştuğu mevcut çalışmanın yanıt aradığı 

sorulardan biri olmuştur.  

20. yüzyılda ‘Batılı’ kapitalist ulusların diğer uluslar üzerinde yarattığı 

ekonomik ve siyasal çıkar ilişkileriyle Thrash Metal müziği ve alt-kültür arasındaki 

ilişkinin nasıl kurulduğu bu bağlamda önem taşımaktadır. 1980’li yıllarda kimi 

Thrash Metal grupları isyankâr davranış tarzları aracılığıyla ‘Batı’ kamuoyunda 

kendilerine yer bulmuştur. Bilhassa, ABD kökenli Metallica ve Megadeth müzik 

grupları, 1980’li yılların başlarından itibaren, müzikleri ve albüm kapaklarıyla 

“Thrash Metal” akımının doğuşuna öncülük etmişlerdir. Mevzubahis Thrash Metal 

gruplarının tasarladıkları albüm kapakları üzerinden yapılan bu çalışmada ayrıca alt-

kültürel sanatsal estetiğin hangi biçimlerine değinildiği ve hangi düşünsel akımlara 

göndermede bulunulduğu sorgulanmıştır.  

Çalışma teorik anlamda Dick Hebdige, Stuart Hall ve Raymond Williams 

Kültürel gibi Çalışmalar teorisyenlerinin eserlerinden ve onların alt-kültüre dair 

geliştirdikleri düşüncelerden beslenmiştir. Ayrıca, Thrash Metal grupları Metallica 

ve Megadeth’in kültür endüstrisinde dolayımlanan albüm kapaklarının metinler arası 



iv 
 

niteliğini sorgulanmıştır. Ele alınacak albüm görsellerinin tarihsel olarak hangi 

bağlamlara göndermelerde bulunduklarını açıklamak adına Roland Barthes ve 

Claude Lévi-Strauss’un yapısalcı göstergebilimsel yöntemleri yol gösterici olmuştur. 

Bununla beraber çalışma, Marksist ve postkolonyal kuramcıların eleştirilerinden yola 

çıkarak Metallica ve Megadeth’in albüm kapakları ve şarkı sözleri kullanarak adalet, 

savaş, barış, yaşam, ölüm, madde bağımlılığı ve kapitalist sistemin tahakküm 

ilişkilerini nasıl tasavvur ettiğine dönük eleştirel bir çözümlemeyi pekiştirmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Alt-kültür, Emperyalizm, Göstergebilim, Hegemonya, Thrash 

Metal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

This thesis aims to subject the album cover art of the Thrash Metal groups 

Megadeth and Metallica to a critical and semiotic analysis with a view to describing 

the underlying attitudes of the two bands. In this sense, the study aims to offer a 

critical insight into the ideological and cultural ways of the bands which exerted an 

influence on sub-culture movements that emerged among the working class of the 

1980s. The thesis is the outcome of an interest in the mushrooming sub-cultures 

within the working classes. Furthermore, this work interrogates the nature of the sub-

cultures and elaborates on their historical, political and cultural genesis. Sub-cultures 

like Thrash Metal engage with the question of how western capitalist nations in the 

20th century oppressed other nations both politically and economically.  

In this spirit, by the 1980s, some Thrash Metal bands expressing rebellious 

behaviour styles gained ground in the western public sphere. In particular, the US-

based bands Metallica and Megadeth pioneered the birth of the “Thrash Metal” 

movement with their peculiar music and album covers. Not only does this study 

analyse the album covers designed by the Thrash Metal groups, but it also questions 

the forms of sub-cultural aesthetic and intellectual movements surrounding the 

bands.  

The theoretical approach of this thesis feeds into the works of scholars in 

Cultural Studies such as Dick Hebdige, Stuart Hall and Raymond Williams. The 

study questions intertextual references made by Metallica and Megadeth through 

their cover art and song lyrics. To this effect, the study has recourse to the 

structuralist semiotics of Roland Barthes and Claude Lévi-Strauss as a research 

method. In addition, the thesis draws from Marxist and postcolonial approaches to 



vi 
 

further consolidate a critical description of the sociopolitical themes foregrounded by 

Thrash Metal such as justice, war, peace, life, death, substance abuse and the 

oppression of the capitalist market economy. 

 

Keywords: Sub-culture, Imperialism, Semiotics, Hegemony, Thrash Metal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmada lisans ve yüksek lisans dönemi boyunca kafamda yeni düşünsel 

dehlizler açan değerli danışman hocam Dr. İbrahim Beyazoğlu’na, yeni bir bilimsel 

alan keşfetmeme ilham olan değerli danışman Doç. Dr. Aysu Arsoy’a hocama, 

gündelik hayatta görüşüp konuştuğum ve bu alanda ehil bir şarkı repertuvarına sahip 

olan müzisyen abim Olcay Gündoğar’a bir teşekkürü borç bilirim. Ayrıca zor 

zamanlarda maddi ve manevi olarak yanımda bulunan değerli aile üyelerine sonsuz 

hürmetlerimi ve saygılarımı sunarım. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ................................................................................................................. v 

TEŞEKKÜR ............................................................................................................... vii 

TABLO LİSTESİ ........................................................................................................ xi 

GÖRSEL LİSTESİ ..................................................................................................... xii 

1 GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

1.1 Tanımlar .............................................................................................................. 2 

1.2 Varsayımlar ......................................................................................................... 2 

1.3 Çalışmanın Amacı ............................................................................................... 3 

1.4 Çalışmanın Önemi ............................................................................................... 4 

1.5 Çalışmanın Motivasyonu ..................................................................................... 5 

1.6 Çalışmanın Sınırları ............................................................................................. 6 

1.7 Araştırma Sorusu / Çalışmanın Problemi ............................................................ 6 

1.8 Çalışmanın Konusu ............................................................................................. 7 

2 LİTERATÜR ............................................................................................................ 9 

2.1 Güç İlişkileri Bağlamında Alt-Kültürün Kısa Tarihçesi ve Literatürdeki Yeri .. 9 

2.2 Güç İlişkileri Bağlamında Alt-Kültürler ve Marksist Olgular .......................... 11 

2.3 Marksist Olgular Bağlamında Alt-Kültürlerin Emperyalizm ve Güç İlişkileri 

Üzerinden Değerlendirilmesi .................................................................................. 21 

2.4 Popüler Kültür Bağlamında Alt-Kültür ve Güç İlişkileri .................................. 28 

2.5 Göstergebilim Işığında Alt-Kültürün Güç İlişkileri İçerisinde Ürettiği İdeolojik 

Anlatılar ................................................................................................................... 30 

2.6 Güç İlişkileri Bağlamında İdeolojik Bir Alt-Kültür Anlatısı: Thrash Metal ..... 34 



ix 
 

2.7 Güç İlişkileri Bağlamında Thrash Metal’in Anlatılar Üreten Öncü İki Grubu: 

Metalica ve Megadeth ............................................................................................. 36 

3 YÖNTEM ................................................................................................................ 39 

3.1 Araştırma Modeli .............................................................................................. 39 

3.2 Veri Oluşturma .................................................................................................. 40 

3.3 Örneklem Olarak Albüm Kapakları .................................................................. 40 

3.4 Veri Analizi ....................................................................................................... 40 

4 GÖSTERGEBİLİMSEL İNCELEME .................................................................... 43 

4.1 Metallica ve Kill Them All Albümü ................................................................. 43 

4.2 Metallica ve Master of Puppets Albümü ........................................................... 49 

4.3 Metallica ve …And Justice For All Albümü .................................................... 53 

4.4 Megadeth ve Peace Sells… But Who’s Buying? Albümü ................................ 57 

4.5 Megadeth ve So Far, So Good… So What! Albümü ........................................ 62 

4.6 Megadeth ve Rust in Peace Albümü ................................................................. 66 

4.7 Megadeth ve Youthanasia Albümü ................................................................... 70 

5 SONUÇ ................................................................................................................... 75 

5.1 Çalışmaya Dair Genel Sonuç ve Araştırma Sorularının Cevaplandırılması ..... 75 

5.2 Önerilen Diğer Çalışmalar ................................................................................ 77 

KAYNAKLAR .......................................................................................................... 78 

EKLER ....................................................................................................................... 85 

Ek A: Metallica ve Kill Them All Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi ....... 86 

Ek B: Metallica ve Master of Puppets Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi . 87 

Ek C: Metallica ve …And Justice For All Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı 

Listesi……………………………………………………………………………...88 



x 
 

Ek D: Megadeth ve Peace Sells… But Who’s Buying? Albümünün Arka Kapağı ve 

Şarkı Listesi ............................................................................................................. 89 

Ek E: Megadeth ve So Far, So Good… So What! Albümünün Arka Kapağı ve 

Şarkı Listesi ............................................................................................................. 90 

Ek F: Megadeth ve Rust in Peace Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi ........ 91 

Ek G: Megadeth ve Youthanasia Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi ......... 92 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

TABLO LİSTESİ 

Tablo 1: Metallica’nın Kill Them All albümünde yer alan ikili zıtlıklar. ................... 47 

Tablo 2: Metallica’nın Master of Puppets albümünde yer alan ikili zıtlıklar. ........... 51 

Tablo 3: Metallica’nın … And Justice For All albümünde yer alan ikili zıtlıklar...... 55 

Tablo 4: Megadeth’in Peace Sells… But Who’s Buying? albümünde yer alan ikili 

zıtlıklar. ...................................................................................................................... 59 

Tablo 5: Megadeth’in So Far, So Good… So What! albümünde yer alan ikili zıtlıklar.

 .................................................................................................................................... 64 

Tablo 6: Megadeth’in Rust in Peace albümünde yer alan ikili zıtlıklar. ................... 68 

Tablo 7: Megadeth’in Youthanasia albümünde yer alan ikili zıtlıklar. ..................... 72 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

GÖRSEL LİSTESİ 

Görsel 1: Metallica’nın 1983 yılında piyasaya sürdüğü Kill Them All albüm kapağı,

 .................................................................................................................................... 43 

Görsel 2: Metallica’nın 1986 yılında piyasaya sürdüğü Master of Puppets albüm 

kapağı, ........................................................................................................................ 49 

Görsel 3: Metallica’nın 1988 yılında çıkardığı …And Justice For All albüm kapağı,

 .................................................................................................................................... 53 

Görsel 4: Megadeth’in 1986 yılında piyasaya sürdüğü Peace Sells… But Who’s 

Buying? adlı albüm kapağı, ........................................................................................ 57 

Görsel 5: Megadeth’in 1988 yılında piyasaya sürdüğü, So Far, So Good... So What! 

adlı albüm kapağı, ...................................................................................................... 62 

Görsel 6: Megadeth’in 1990 yılında piyasaya sürmüş olduğu Rust In Peace adlı 

albüm kapağı, ............................................................................................................. 66 

Görsel 7: Megadeth’in 1994 yılında piyasaya sürdüğü Youthanasia adlı albüm 

kapağı, ........................................................................................................................ 70 



1 
 

Bölüm 1 

GİRİŞ 

20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren kitle iletişim araçlarının teknik anlamda 

hızla büyümesi ve ivme kazanması, toplumsal, tarihsel ve normları kökünden 

etkilemiştir. İletişim bilimlerinde göstergeler de bu değişimden payına düşeni 

fazlasıyla almıştır. Bu bağlamda, işaretler de toplumlarda oluşan küresel 

sömürgeciliği ve parçalanmayı açıklamak için incelemeye tabi tutulmuştur. 

Toplumlarda yer alan alt-kültürler, göstergeleri kitle iletişim araçlarıyla bir arada 

dokumaya başlarken, 20. yüzyılda görsellik ve işitsellik hayati önem kazanmıştır. Bu 

açıdan bakıldığında müzik endüstrisi göstergelerin en yoğun şekilde dolaşıma 

sokulduğu alanlardan bir tanesidir. Alt-kültürlerin hâkim düzene başkaldırı aracı 

olarak kullandığı albüm kapakları da müzik endüstrisinde örülen metinlerin 

göstergelerini oluşturmaktadır. Bu minval üzere, alt-kültürleri temsil eden Megadeth 

ve Metallica gibi Thrash Metal müzik gruplarının 1980’ler ile 1990’larda tasarladığı 

albüm kapakları bu çalışmanın odak noktasıdır. Bu nedenle çalışmada küresel bir 

dinleyici tipolojisine mal olan yedi Megadeth ve Metallica albüm kapaklarının 

eleştirel bir analizi yapılacaktır. Çalışma, İkinci Dünya Savaşı sonrası ekseriyetle 

‘Batı’ ülkelerinde vuku bulan ve işçi sınıfı alt-kültürleri üzerinde etkili olan sosyal 

buhran ve isyanı Kültürel Çalışmalar ile semiyolojiyi temel alan bir yaklaşım 

ekseninde açıklamayı amaçlamaktadır. 

 

 



2 
 

1.1 Tanımlar 

Thrash Metal: Metal’in çeşitli türlere ayrılmasıyla ortaya çıkan ve ekseriyetle 

1980’li yılların sosyo-politik, sosyo-ekonomik ve sosyo-kültürel sorunlarına değinen 

bir müzik türüdür. Thrash Metal mevcut düzenin ahlâki normlarına, ekonomik-

politiği ve “sosyal adaletsizliğe” karşı yaptıkları agresif müzikle muhalif bir tutum 

sergilemektedir (Buckland, 2016, ss.145-146). 

Göstergebilim: 20. yüzyıl başlarında kurumsallaşmaya başlayan, dünyayı 

işaretler, görseller, nesneler ve kelimeler arasındaki ilişkilerle birlikte anlamaya 

çalışan bir bilim dalı. Gösterge analizi, dünyayı anlama ve yorumlamada insana her 

yerde kılavuzluk etmektedir (Berger, 2011, ss.52-53). 

Alt-kültür: Toplumlarda basmakalıp ifade ve davranış kalıplarından uzak, 

kenar mahallelerde yaşamını idame ettiren, buna rağmen hâkim kültürden tamamen 

kopuk olmayan insan topluluğu ve tarzları (Hebdige, 2020, ss.33-40). 

Emperyalizm: Latincede “imperium” sözcüğünden türeyen, 18. yüzyıla kadar 

imparatorluktan gelen talimat olarak yorumlanan sözcük. 18. yüzyıl sonrasında 

ekonomik, ticari, sosyal ve askerî açıdan eli güçlü olan yeni oluşan ulus-devletlerin 

bu niteliklerden yoksun olan devletleri tahakküm altına alması olarak 

yorumlanmaktadır (Williams, 2018, ss.191-192). 

1.2 Varsayımlar 

1980’lerden 1990’lı yılların sonuna kadarki döneme damga vuran Megadeth 

ve Metallica müzik gruplarının oluşturduğu Thrash Metal’in kültürel ve sosyo-politik 

tahakküm biçimlerine karşı “kültür endüstrisinde” (Adorno, 2007) ürettiği 

göstergeler inceleniyor. İnceleme süresince müzik, şarkı sözleri ve albüm kapakları 

birer metin olarak referans alınacaktır. 



3 
 

Bir başkaldırı aracı olarak alt-kültürlerin tahayyülü doğrultusunda ortaya 

çıkan Thrash Metal’in isyankâr duygular çağrıştırdığı varsayılıyor. Thrash Metal 

albüm görsellerinin bir politik anlatı kabilinden hâkim kültürü eleştiren bir dil 

geliştirdiği düşünülüyor. 

İletişimde basmakalıp sosyal davranış göstergelerine karşı direnç gösteren 

alt-kültürlerin ‘uyumsuz’ duruş ve tavırları temsil ettiği düşünülüyor. Bu bağlamda 

Thrash Metal ve onun birer tezahürü olan albüm kapaklarındaki imgesel 

çağrışımların barındırdığı örtük ve açık ikili zıtlık kurguları ile yüklü olduğu 

varsayılıyor. 

1.3 Çalışmanın Amacı 

‘Modern’ devletler ve ülkeler 1970’lerden başlayarak ve ekseriyetle 1980’ler 

ve 1990’lar boyunca ana akım medya mülkiyetini kendi avantajlarına çevirerek 

toplumsal itaati yapılandırmıştır. ‘Modern’ devletler kitle iletişim araçlarını 

kullanarak mitler de yaratmışlardır. Bu toplumsal entegrasyon sürecine dâhil 

edilmeye direnen çeşitli alt-kültürler kendilerine has mukavemet alanları ve metinleri 

oluşturmak için popüler kültür alanını isyan çağrıştıran kavramlar ve duygularla 

eklemlemeye çalışmıştır (Hebdige, 2020, ss.13-29). Bir popüler kültür aracı olan 

albüm kapağı alt-kültürün görsel sanatı olarak kullanılmaktadır. Bir görsel sanat 

olarak albüm kapakları hâkim kültüre ve ‘yüksek’ sanata ait olan kavramları 

eleştirmektedir. “Modernizm” sanata erişimi belirli bir sınıf içerisinde sınırlı 

tutarken, alt-kültür sanata erişimin herkese açık olması gerektiğini savunmaktadır 

(Berger, 2020, ss.7-34). Dolayısıyla, erişim sıkıntısından doğan 20. yüzyılın 

‘modernizasyonu’, alt-kültürlerin isyan ve umutsuzluk duygularını körüklemiştir. 

Alt-kültürler, bu bağlamda, yaşam biçimlerini değiştirmemek adına ‘modernist’ 

imgelere ve asimilasyon ilişkilerine karşı çıkmıştır. Bu çalışmanın amacı, başka türlü 



4 
 

söylenirse, 1980’lerden itibaren Megadeth ve Metallica gibi şöhretli müzik 

gruplarınca üretilen Thrash Metal’in dolaşıma soktuğu albüm kapaklarına haiz 

‘modernist’ tahakküm ve asimilasyon karşıtı ‘arzunun’ incelenmesidir. Bu anlamda, 

çalışmada albüm kapakları üzerinden alt-kültürle ilişkilendirilen duygulanımsal 

kavramlar ve çağrışımları incelemek adına Gilles Deleuze ve Félix Guattari’nin 

bireysel arzu felsefesine dair çalışmalarını okuyucuya anlaşılır bir biçimde sunan 

Philip Goodchild’ın (2005) Arzu Politikasına Giriş kitabından faydalanılacaktır. 

Çünkü  mevcutçalışmada Deleuze ve Guattari’nin gerekli Türkçe çalışmalarına 

erişim sıkıntısı yaşanmıştır. 

1.4 Çalışmanın Önemi 

‘Batılı’ kapitalist müzik şirketleri, alt-kültürlerin sistem içerisindeki “rızasını” 

görsel ve işitsel medya ile “kazanmaya” çalışmaktadır (Gramsci, 2014). Söz konusu 

rızayı üretmek adına şirketler göstergeleri kâr amacıyla kodlamaktadır. Kapitalist 

kültürel üretim mekanizması olan müzik piyasası buna örnektir. Kapitalist Müzik 

piyasası içerisinde tasarlanan reklam ve pazar stratejileri şirketlerin kârını 

artırmaktadır. Kapitalist market ekonomisi içerisindeki müzik piyasasını oluşturan 

müzik şirketleri göstergeler kullanarak oluşturdukları “mitleri” alt-kültürlere 

dayatmaktadır (Barthes, 2003). Roland Barthes (2003) Çağdaş Söylenler (Myth 

Today) adlı eserinde mitlerin genel anlamda küresel olduğunu ve işaretler sistemi 

olarak dil gibi yapılandırıldığını söylemiştir. Başka bir deyişle mitler gerek 

kullandığımız dili ve gerekse görselleriherkesi etkileyen bir anlatıya dönüştürür. Bu 

bağlamda mit, Barthes’a (2003) göre farklı dilleri kullanan insanlar arasında 

birleştirici bir öğedir. Kapitalist sistemde üretilen basmakalıp mitler gibialt-

kültürlerin egemen sistemi hedef alan mitleri de bulunmaktadır. Metal müziği de 

bunlardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Metal janrı kendi içerisinde günümüzde 



5 
 

çeşitli dallara ayrılmakla beraber kökenini sömürgecilik-karşıtı bir müzik türünden 

almaktadır (Gelder, 2007, s.102). Sömürgeci yönetim şekli 20. yüzyıldan itibaren 

toplumu homojen bir kültüre indirgemek için ideolojik bir mücadele vermiştir. 

Sömürgeci iktidarlar, kültürü politik ve toplumsal olarak bir örnekleştirmek adına, 

ileriki sayfalarda da görüleceği gibi, eğitim, okul, hastane, fabrika ya da kilise gibi 

‘modern’ kurumlardan faydalanmaktadır.  

Tüm bu mücadele ve sistemin ana akımlaştırma girişimlerine karşın Chris 

Jenks (2005) ise kültürün tek bir boyutta tanımlanamaz ve öngörülemez olacağını 

söylemektedir. Jenks’e göre alt-kültürler de kültürün içerisinde değişken ve dinamik 

bir yapı içerisinde yer almaktadır. Yine Jenks’e (2005) göre alt-kültürler tarihsel 

anlamda “beyaz” sömürgeci kökenli olup “batılı” politik zihniyeti övgüler düzen tek 

tip anlatılara itiraz etmektedir (2005, ss.22-25). Bir alt-kültür eğlence aracı olarak 

Metal müzik de sömürgeci zihniyetin oluşturduğu ve hâkim kültürün zımni veya açık 

olarak mevzubahis sömürgeci ilişkilerden hareketle dayattığı asimile edici 

yaklaşımları eleştirmekte ve toplumsal sistem içerisindeki mitleri bozuma uğratmaya 

çalışmaktadır. 1980’lerden 1990’lara dek alt-kültürlerin müzik alanındaki 

temsilcilerinden Megadeth ve Metallica gruplarının albüm tasarımları toplumsal 

yergi içeren mitik görsel öğeleri ortaya koymaktadır. Başka türlü söylenirse, bu 

çalışmanın önemi bir ‘hâkim’ kültür eleştirisi olarak Megadeth ve Metallica albüm 

kapaklarının görsel içeriklerinde yatmaktadır. 

1.5 Çalışmanın Motivasyonu 

Bu tez, medya içerisinde zaman zaman görmezden gelinmeye çalışılan 

Thrash Metal’i temsil eden Metallica ve Megadeth gruplarının tasarladığı albüm 

kapaklarının önemine değinmektedir. Toplumun her tabakasından bireyler, albüm 

kapaklarına referansla sosyal farkındalık düzeylerini yükseltebilir, alt-kültürel yaşam 



6 
 

tarzlarını daha iyi kavrayabilir ve son olarak Thrash Metal’e karşı geliştirilen peşin 

hükmü önyargılarını değiştirebilirler. Çalışmanın bir başka temel motivasyonu ise 

kültür endüstrisinde dolaşıma sokulan albüm kapaklarını salt popüler tüketim fetişi 

halinden çıkarmak ve bu kapakların derin eleştirel anlamlarını göstermektedir. 

1.6 Çalışmanın Sınırları 

Bu araştırma 1980’lerle başlayıp 1990’lara kadar çok satan Megadeth 

albümlerinden Peace Sells… But Who’s Buying?, So Far, So Good…So What!, Rust 

in Peace, ve Youthanasia’yı, Metallica albümlerinden ise Kill Them All, Master of 

Puppets ve ...And Justice for All albümünü inceleyecektir. Çalışmanın sınırlarını 

kapsayan müzik grupları ve albüm kapakları dönemin politik, kültürel, ekonomik, 

çevresel ve psikolojik sorunlarını diğer müzik türleri ve Thrash Metal gruplarına 

nazaran daha etkili göstergeler kullanarak ifade etmiştir. Bu çalışmada, yukarıda 

sözü edilen Metallica ve Megadeth albüm kapakları geliştirilen argümanın sınırları 

olacaktır. Çalışma Thrash Metal tanımları ile adı geçen Metallica ile Megadeth 

albüm kapakları incelenmesiyle sınırlı kalacaktır. 

1.7 Araştırma Sorusu / Çalışmanın Problemi 

İleriki sayfalarda görüleceği üzere, dünyaca satış rekorları kıran ve sistem 

içerisinde tartışmasız birçok alt-kültür grubun da beğenisini kazanan Megadeth ve 

Metallica gruplarının tasarladığı albüm kapakları adına bu çalışmada aşağıdaki 

araştırma sorularına cevap aranmaktadır: 

Soru 1: Hangi göstergeleri ön plana almaktadır? Bu göstergeler sistem 

içerisinde ne gibi direniş ve mücadele unsurları dokumak için bir araya 

getirilmektedir? 

Soru 2: Megadeth ve Metallica müzik grupları görsel ve yazınsal açıdan 

albüm kapaklarında ne tür ikili zıtlık kümeleri sergilemektedir?  



7 
 

Duygu, insanın iç dünyasında süregelen düşüncelerin sözlü veya yazılı olarak 

başkalarına aktarılması ise: 

Soru 3: Thrash Metal’in tezahürü olan bu albüm kapakları insan imgeleminde 

ne gibi duygusal çağrışımlara yol açmaktadır? 

1.8
 
Çalışmanın Konusu

 

Jürgen Habermas’a (2019) göre tekniğin çağlar boyunca bilimselleşmesi ile 

kitle iletişim araçları başat “ideolojik” bir yapı haline bürünmektedir. Habermas’a 

(2019) göre ayrıca kitle iletişimini oluşturan gazeteler, fotoğraflar, sinema ve 

televizyon gibi teknik araçlar toplumların kültürel, politik, ahlaki ve sosyal normlar 

inşa etmesini sağlayan birer “ideolojik” eylemsel mekanizmalardır (Habermas, 2019, 

ss.36-37). Bir araştırma yöntemi olan göstergebilim, gazete, sinema ve televizyon 

gibi mecraları takip ederek bu mecralarda dolayımlanan görsel, işitsel ve yazılı 

materyallerin dilini çözümlemektedir. Göstergebilim aynı zamanda verili 

materyalleri ideolojik olarak da inceleyebilmektedir. Market ekonomisinde hayat 

bulan çeşitli müzik türleri, kitle iletişim araçları ve göstergeler sayesinde daha geniş 

bir bağlamda anlamlar üretmektedir. Müzik türlerinin görsel göstergeleri olan albüm 

kapakları, kültür endüstrisinde bolca üretilip tüketilmek üzere dağıtılmaktadır. 

Böylece kültür, göstergeler aracılığıyla farklı toplumsal konumlara hitap eden çeşitli 

imgeler ve ‘ideolojik’ metinler örmektedir. Göstergebilim bu minval üzere imgeler 

ve ideolojileri dokumak için geçmişten tevarüs edilen mitleri de referans almaktadır. 

Bu nedenle, müzik içerisinde örülen tüm bu görsel ve yazınsal ‘ideolojik’ imgeler 

bütünü, göstergebilim tarafından da mercek altına alınmaktadır. Aynı şekilde, 

göstergebilim market ekonomisinde ‘ideolojik’ alt-kültür metinlerinin neden 

üretildiğini çözümlemeyi açıklamaktadır. Bu nedenle bir alt-kültür metni olarak 

Megadeth ve Metallica’nın 1980’ler ile 1990’lar arasında Thrash Metal adına 



8 
 

yarattığı albüm kapakları çalışmanın odağını oluşturacaktır. Çalışma içerisinde 

albüm kapaklarının gerek görsel gerekse yazınsal çerçevede barındırdığı ikili zıtlık 

temaları gösterilecektir. Çalışmanın konusu Metallica ve Megadeth albüm kapakları 

üzerinden Thrash Metal alt-kültürünün hangi ikili zıtlık duygularına ve temalarıyla iç 

içe olduğunu ortaya koyacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

Bölüm 2 

LİTERATÜR 

2.1 Güç İlişkileri Bağlamında Alt-Kültürün Kısa Tarihçesi ve 

Literatürdeki Yeri 

Alt-kültür bir toplumun kendi içerisinde kalıplaşmış kültürel ve siyasal 

anlatılar üreten başat kurumların (okul, kilise, polis, ordu, aile vs.) söz konusu 

egemen dili kendilerini hedef alan ‘yasak’ ve ‘tehdit’ telakki ettiği için 

benimsemeyen, hatta kendi varoluşlarını bu yasaklara karşı tanımlayan gençlik 

kültürü gruplarıdır. Bu gruplar gündelik hayat içerisinde hem dil hem de nesneler 

üzerinden farklı anlatılar inşa etmektedir. Bu bağlamda Hebdige’e (2020) göre alt-

kültür, gündelik hayatın dinamikleriyle sürekli değişen bir yapıdır (2020, ss.14-25). 

Kültür bilimci Jenks Altkültür: Toplumsalın Parçalanışı adlı kitabında alt-kültür 

kavramının görece tanımlanamaz bir olgu olduğundan bahsetmektedir. Jenks bu 

eserinde alt-kültür hakkında çalışmalar yapan birçok kuramcı ve disiplinin alt-kültürü 

toplum içerisinde var olan farklı oluşumlar olarak yorumladığını aktarmıştır (Jenks, 

2005). Jenks’e (2005) göre alt-kültür, toplumun içerisinde ezilenleri 

kahramanlaştırabilirken, muktedir söylem lehine de toplumun farklı kesimlerini 

iknaya zorlayabilen bir yapılanmadır (Jenks, 2005, ss.34-72). Bu açıdan 

bakıldığında, Jenks (2005) alt-kültürü radikal politik hareketlerin öncüsü olarak 

kabul ederken onu dokunan hâkim kültürün metinselliğinden kopuk olmayan, 

dolayısıyla da iknâya açık bir örgü olduğundan da bahseder. Örneğin Emile 

Durkheim alt-kültürü “gelişmiş” ve “gelişmemiş” toplumlara göre mekanik ve 



10 
 

organik diye yorumlarken, Ferdinand Tonnies alt-kültürü toplum, topluluk ve birlik 

gibi kavramlarına bölerek mahremiyet ile rasyonellik arasında bir ayrıma gider 

(Jenks, 2005, ss.36-50). Jenks (2005), Sosyolog Talcott Parsons’in ise alt-kültürler, 

distopyacı biçimde toplumun güdümünde denetlenen ve iktidarı yeniden üreten 

sosyal bir oluşumdur diye aktarır (Jenks, 2005, ss.102-121). Kültür üzerine 

odaklanan sosyal disiplin okullarından Chicago Okulu alt-kültürel bireyleri merkezi 

bir pozisyona konumlarken, Birmingham Kültürel Çalışmalar Merkezi ise alt-kültürü 

“kimlik, farklılık ve benlik” kavramlarına göre yorumlamıştır (Jenks, 2005, ss.143-

167). Jenks (2005) özellikle Birmingham Kültürel Çalışmalar Merkezi’nin işçi sınıfı, 

beyaz ve erkek gençlik gruplarına dönük çalışmaların kültüre dair kapsayıcı içgörüler 

sunduğunu söylemektedir. İlk yöneticisi Richard Hoggart olan Birmingham Kültürel 

Çalışmalar Okulu bu çalışma açısından gençlik gruplarına haiz farkı tanımlamak için 

çeşitli Marksist ideolojilerden yararlanarak alt-kültür dünyasını incelemek için 

kurulmuştur. Okulun Hoggart haricinde başlıca temsilcileri Edward Palmer 

Thomson, Raymond Williams ve Stuart Hall’dur (Jenks, 2005, ss.143-155). Bu 

okulun öğrencilerinden Hebdige’e göre İkinci Dünya Savaşı’nı müteakip Büyük 

Britanya işçi sınıfı içerisinde görülen ideolojik parçalanmalar söz konusudur. 

Hebdige’e (2020) göre ana-akım politik görüşler toplumun farklı kültürel 

konumlarını temsil etmede yetersiz kalmıştır. Hebdige (2020) bilhassa alt-kültürlerin 

sosyal eşitsizlik, işsizlik ve ekonomik buhranlarla karşı karşıya kaldığına 

değinmektedir (Hebdige, 2020, ss.103-113). Bu nedenle 20. yüzyılın ikinci 

yarısından sonra sınıflar arasında oluşan depresif atmosfer mevcut medya araçları ve 

sosyal ortamdan ötürü sistem içerisindeki failler yeni toplumsal dışavurumlara 

ihtiyaç duymaktaydı. Bilhassa Büyük Britanya olmak üzere ana-akım medyanın 

yarattığı “Batılı” kültür kisvesinde tezahür eden “ideolojik” imgeler toplumun çeşitli 



11 
 

kesimleri açısından temsil sorunu yaratıyordu (Hebdige, 2020, ss.41-56). Bu nedenle, 

ekseriyetle işçi sınıfına mensup “siyah ve beyaz yabancılar” yaşadıkları düşünsel ve 

duygusal bunalımı ifade etmek için farklı kültürel ortamlara ihtiyaç duymaktaydılar. 

Büyük Britanya varoşlarında yetişen alt-kültürler, özellikle 1960’yıllardan itibaren, 

muktedirlerin ideolojik davranış kalıplarını eleştirmek maksadıyla ana-akım 

medyada tasarlanan, ister görsel ve isterse işitsel olsun, kültürel göstergelere karşı 

çıkmıştır (Hebdige, 2020, ss.31-56). Dolayısıyla alt-kültür tarihçesi, kemikleşmiş 

davranışsal norm ve geleneksel sınıf anlayışına yönelik eleştiriler barındırmaktadır. 

İlerleyen sayfalarda da görüleceği üzere, alt-kültür Marksizm gibi ideolojilerin 

etkisiyle kendi görsel, yazınsal ve işitsel imgelerini oluşturmuştur. Ken Gelder’e 

(2007) göre Birmingham Okulu üyeleri, 1970’lerde Marksizm’i esas alan bir alt-

kültürü incelemesine girişmiştir. Gelder (2007), alt-kültür, sınıfsal hareketleri içeren, 

ancak sınıf bilincinin farkında olmayan yapılanmalar olarak ifade eder (Gelder, 2007, 

ss.83-106). 

2.2 Güç İlişkileri Bağlamında Alt-Kültürler ve Marksist Olgular 

Karl Marx ve Friedrich Engels, Antik Dönem’den 20.yüzyıla kadar toplumsal 

rollerin sadece biçim değiştirdiğini, ancak ekonomik ve siyasal sömürünün devam 

ettiğinden bahsetmektedir. Marx ve Engels’e göre kapitalizm Orta Çağ toprak 

sahiplerinin modası geçmiş feodal hakimiyetleri sona erip buharlı makineler 

“modern” sanayi devrimini başlatınca tarih sahnesine çıkmaya başlamıştır. Böylece 

Orta Çağ’da ifadesini aristokrasiye ve monarşide bulan hiyerarşik yapılanma Sanayi 

Devrimi’ni izleyen zamanlarda burjuvazi denen tüccar sanayicilere dönüşmüştür 

(Marx ve Engels, 2020, ss.49-50). Marx’ın (2020) sermayenin büyük bileşenlerinden 

biri olarak tanımladığı “emek” kavramı, insanlığın varoluşsal koşullarını idame 

edebilmesi açısından zaman-mekân örgütlenmesindeki ilişki şeklidir. Marx’a (2020) 



12 
 

göre emek ve alın teri, insanlığın üretim bilincini şekillendiren unsurların başında 

gelir dir. Marx’ın işçi sınıfı diye adlandırdığı sınıf üretim araçlarını ellerinde 

bulunduran burjuvazi sınıfı için çalışmakta ve bedensel emeğini burjuvaziye 

satmaktadır. Marx’ın, kendi tabiriyle, “emek-zaman” diye ortaya koyduğu kavram, 

bir işçinin bir emtiaya ayırdığı el emeğine ve zaman anlamına gelir (Marx, 2020, ss. 

46-47). Buna mukabil, bahsedilen emek ve zamanın büyük bir bölümü kapitalist 

burjuvazi tarafından, işçinin zararına, satın alınır. İşçinin emek ve zamanını satın 

alan burjuva sınıfı işçiye ancak hayatta kalabileceği kadar para öder. Marx’a (2020) 

göre elinde sadece kol, bacak ve beden emeği bulunan, hayatta kalmak için emeğini 

burjuvaziye satmak zorunda olan topluluğa ise proleterya denmektedir. Marx kâr 

odaklı mekanizmayı “artı-değer” sistemi olarak tanımlamaktadır (Marx, 2020). 

Çünkü Marx burjuvazinin üretim, tüketim ve dağıtım maliyetleri dışında arta-kalan 

kârı kendine sakladığının altına çizer. Zira, Marx kapitalizmin kâr odaklı işleyen bir 

üretim, dağıtım ve tüketim mekanizma olduğunu vurgular (Marx, 2020). Marx, 

tarihin akışını belirleyen burjuvaziyi üretim, tüketim ve değişim araçlarını elinde 

bulunduran sınıf olarak yorumlamaktadır (Marx, 2020, ss.39-40). Bu bağlamda Marx 

ve Engels (2020), 19. yüzyıl İngiltere’sinde yayınladıkları Komünist Manifesto adlı 

eserde tarihin tüm toplumların arasındaki sınıf çatışmasının bir ürünü olduğuna 

dikkat çekmektedir. Marx ve Engels tarihsel olarak köle ile efendi mücadelesinin 

“modern” sanayiyle birlikte burjuvazi ve proleterya arasındaki çekişmeye 

dönüştüğünü vurgulamaktadır (Marx ve Engels, 2020). İkili, ekonomiyi toplumsal 

ilişkileri koşullandıran bir alt-yapı olarak belirlerken, din, siyaset, hukuk, sanat ve 

eğitim gibi ideolojik ögelerin ekonomiye göre yeniden-şekillenen birer üst-yapı 

mekanizmaları olduğuna değinmişlerdir (Marx ve Engels, 2020, ss.49-64).  



13 
 

Benzer biçimde, Marx’tan etkilenen İtalyan düşünür Antonio Gramsci’nin 

ortaya attığı ‘hegemonya’ terimi burjuvazi ile proleterya arasındaki sınıfsal 

çekişmeyi daha incelikli tanımlamak açısından konumuzla alakalıdır (Gramsci, 

2014). Gramsci’nin bilinen yapıtı Hapishane Defterleri’nde ortaya attığı 

“hegemonya” terimi burjuvazi sınıfın hayatta kalmak için proleterya üzerinden 

şekillenen kapitalist sistemde rıza ilişkileri ürettiğinden bahsetmektedir (Gramsci, 

2014, ss.33-34). Gramsci tarihsel bağlamda ekonomik ve siyasal erki zamanla eline 

geçiren burjuvazi, fiziksel ceza, baskı ve zorlama gibi kaba şiddet ilişkileri dışında 

sistemin bekası için yönetilenlerin rızasının kazanılması gibi daha yumuşak ve 

incelikli yöntemler geliştirmiştir. Gramsci’ye (2014) göre burjuvazi, kendi dışındaki 

diğer sınıfsal ve toplumsal oluşumları kontrol altına almak için okul, devlet, dini 

kurum, medya araçları vs. gibi toplumsal kurumlar aracılığıyla sürekli olarak 

ideolojik hâkimiyetini pekiştirme derdindedir (Gramsci, 2014, ss.33-34). Oluşturulan 

bu ideolojik kurumlar sayesinde burjuvazi, diğer toplumsal sınıfları kendi toplumsal 

çıkarlarına ters düşebilecek şekilde yönetebilmektedir. Ezcümle, söz konusu yapısal 

kurumlar, zora dayalı olmayan bir varoluş şekli yani rıza üretecekti. Gramsci, bu 

düşünsel anlatısını Marx’ın kavram setlerinden yola çıkarak üretmiştir. Gramsci 

mevzubahis terimleri İtalya’da İkinci Dünya Savaşı öncesi faşist Benito 

Mussolini’nin rejiminin getirdiği baskıdan kaynaklı olarak şifreleyerek okuyucuya 

sunmak zorunda kalmıştır. Örneğin “praksis felsefesi” olarak yorumladığı terimle 

Gramsci Marx’ın “tarihsel materyalizmi”ne atıfta bulunmaktadır (Gramsci, 2014, 

ss.98-114).  

Bununla birlikte, yapısalcı Fransız düşünür Louis Althusser tüm başat 

kurumları “Devletin İdeolojik Aygıtları” şeklinde tanımlamaktadır (Althusser, 2018, 

ss.205-208). Althusser, Gramsci’nin hegemonya yaklaşımı ile Marx’ın “sermaye” 



14 
 

düzenini, kitle iletişim araçlarını da içine alacak şekilde esneterek örnekler vermiştir 

(Althusser, 2018, ss.205-208). Althusser’e (2018) göre kilise, eğitim kurumları, 

siyasal partiler ve ordu gibi yapılanmalar ve kurumlara has anlatılar mevcut sistemin 

ve burjuvazinin egemenliğini sürdürebilmesi için vazgeçilmezdir (Althusser, 2018, 

ss.205-214).  Jenks de Althusser’in “Devletin İdeolojik Aygıtları” tanımlamasında 

öznenin kamusal alanda iktidar tarafından yürütülen sembolik mesajlarla tahakküm 

altına alınmak istediği mesajını vermektedir (Jenks, 2005, ss.155-157). Jenks 

Althusser’in öznelerin devlet tarafından politik olarak tahakküm altına alınması için 

fiziksel zorlama yerine “ideolojik” araçların kullanıldığı fikrine değinmektedir 

(Jenks, 2005, ss.155-157). Jenks de Althusser’in “Devletin İdeolojik Aygıtları” 

ifadesinin kamusal alandaki öznenin iktidar tarafından dayatılan sembolik mesajlarla 

tahakküm altına alınmak çabası olarak da okunabileceğini işaret eder. Buna ek 

olarak, Althusser öznelerin devlet tarafından politik olarak tahakküm altına alınması 

için fiziksel zorlama yerine “ideolojik” araçların kullanıldığı fikrine değinmektedir 

(Jenks, 2005, ss.155-157). Althusser’in teorik yorumuna göre bir ideolojik eylem 

olan özneyi “çağırma” veya adlandırma (interpellation) sistemin bekası açısından 

varoluşsal bir önem taşır (Üşür, 1997, s.45). Başka türlü ifade edilecek olunursa, 

ideoloji sistem içerisindeki özneyi tanımlayarak ve öznenin bu tanımı kabul edip ona 

göre hareket etmesi, yani öznenin “kendi özne konumlarının farkına varması” (Üşür, 

1997, s.45) yoluyla üretilir. Öznenin oluşması aynı zamanda öznenin kendine biçilen 

rolü oynaması demektir. Kısaca, “ideolojinin işlevi, ideolojik aygıtlar içindeki 

özneleri, bu aygıtların pratikleri (ritüelleri) içindeki maddi eylemleriyle belirleyerek 

tanımlamaktır. (Üşür, 1997, s.45).  

Öte yandan, Douglas Kellner’e (2016) göre ise Marx ve onun izini süren 

Gramsci gibi Marksistler gibi tahakküm ilişkisi literatürüne katkı koyan isimler 



15 
 

kapitalizmin sadece politik ve ekonomik eksilerine değinmişlerdir (Kellner, 2016). 

Zira, Marx kültür kavramını ekonomik indirgemecilikten dolayı yeterince ele 

alamamıştır. Kellner bu anlamda Marksizm’in kültürel tarafıyla ilgilenen iki farklı 

akademik yaklaşımdan bahsetmektedir (Kellner, 2016). Kellner’a (2016) göre 20. 

yüzyıl başlarında kurulan Frankfurt Okulu başka şeylerin yanı sıra işçi sınıfının 

örgütlenmesi için de yol yordam göstermeye çabalamıştır. Okul “kitleleri” tarihsel 

burjuva pratikleri konusunda uyaran ve başta sanat gibi alanlarda bilinçlendirilmeye 

çalışan akademik bir yaklaşımdı (Kellner, 2016, ss.132-151). Bununla beraber, 

Kellner açısından popüler olanı işçi sınıfıyla buluşturan bir başka okul da önceki 

bölümlerde değinilen Birmingham Kültürel Çalışmalar Okulu’ydu. Kellner (2016) bu 

iki okulun ideolojik tutumunu birbirinden ayırmaktadır. Ona göre Frankfurt Okulu 

kültür endüstrisinde kitle iletişim araçlarıyla üretilen görsel, yazınsal ya da sesli 

imgelerin metalaşmış doğasından dem vurur. Zira Frankfurt Okulu için bu ürünler, 

iktidarın alt-kültürlerin davranış ve ifadelerini kısıtlayan bir kontrol mekanizmasıdır. 

Buna mukabil, Birmingham Okulu ise, popüler kültürde yaratılan imgeler alt-

kültürlerin etnisite, ırk, kimlik, toplumsal cinsiyet, sınıf ve kültürel temsillerini 

oluşturmasına olanak tanıdığı gibi, onların burjuvaziyle mücadele etmesini de sağlar. 

Ancak Kellner özellikle 1980’lerden sonra Kültürel Çalışmalar Okulu’nu kültürel 

Marksizm terminolojisinden küresel kapitalizmin parametrelerine kaydığı için 

eleştirmektedir.  Bu eleştirilere karşın, Kellner Kültürel Çalışmalar’ın kültürel 

Marksizm olgusundan tamamen kopmadığını, bilakis bu çalışmaların muktedirlerin 

süregelen ideolojik homojenleştirme çabalarına karşı alt-kültürler gibi heterojen 

sınıfsal kimliklerin medya temsillerini odağına aldığından için kültürel çalışmalara 

hakkını teslim etmektedir (Kellner, 2016, ss.132-151). Zira işçi sınıfına mensup alt-

kültürü Marksizm, kültür ve medya olguları ile diyalog içine sokan Birmingham 



16 
 

Kültürel Çalışmalar Okulu düşünürleridir. Bu hususta, ekseriyetle işçi sınıfı sıfatıyla 

alt-kültürleri Hebdige kıyafet imgeleri ve davranış kalıpları açısından kabaca şöyle 

sınıflandırmaktadır: Dazlaklar, Modlar, Beatler, Hipsterler, Rastafaryanlar, Teddy 

Boylar ve Punklar. Bu alt-gruplar Blues, Reggae ve Rock müziğin çekimine kapılan 

sosyal gruplardır. Dazlaklar 1960’lı yıllarda kot pantolon ve siyah deri ceket giyip 

motosikletleriyle dolanan, işçi sınıfı içerisinde söz ve davranışları bakımından 

“lümpen” diye tabir edilen ve en “kaba” unsurlarla bezenmiş bir “beyaz” gençlik 

kültürüdür. Bu alt-kültür, özellikle post-kolonyal İngiltere’de “siyah” gençlik 

oluşumlarına karşı ırkçılığa varan davranışlar sergiliyordu (Hebdige, 2020, ss.41-73). 

Dazlaklara göre “siyah” oluşumların yarattığı “fark” ve “ötekilik” görmezden 

gelinmesi gerektiği için aslında ırkçı bir yaklaşımdı (Hebdige, ss.41-73). Hebdige’e 

(2020) göre dazlaklar sömürge-sonrası oluşan çok kültürlü sisteme duydukları nefreti 

burjuvaziye yansıtmak kendileri gibi başka alt-kültürel gruplarına kusuyordu. 

Hebdige (2020) örnek olarak dazlakların “Rastafaryanlara” dönük saldırılarından 

bahseder. Hebdige’e (2020) göre Rastafaryanları oluşturan göçmen ‘siyahlar’ da 

sömürgecilik sonrası ekseriyetle Karayipler’den kopan alt-kültürlerden bir tanesiydi. 

Rastafaryanlar da İkinci Dünya Savaşı’nı müteakip İngiltere’ye göç eden eski 

sömürge halklarına mensup grupların başında gelmekteydi. ‘Siyahların’ yaşadıkları 

göçmenlik, kimlik krizi, sınıfsal bunalımlar, temsiliyet sıkışmışlığı ve ekonomik 

dezavantajlar çare olarak onları İncil’den ilham almaya itmekteydi. Böylece çelişkili 

olarak “beyazları” yücelten İncil “siyahların” yaşam rehberi olmuştu (Hebdige, 2020, 

ss.41-73). Dazlaklar ve Rastafaryanların ortak yanları ise sınıfsal olarak “lümpen 

proleterya” safında yer almalarıydı. Nitekim, birçok alt-kültür sınıfsal anlamda 

“lümpen proleterya”dır (Jenks, 2005, ss.72-75). Çünkü Chris Jenks’e (2005) göre alt-

kültürün lümpen prolerteryaları Marx’ın tanımladığı gibi “tehlikeli sınıflardır” 



17 
 

(Jenks, 2005, s.72-75). Jenks (2005), Marx’tan alıntılayarak serserilerin, suçluların, 

hayat kadınlarının, motosikletçilerin ve rockçıların bu kategoriye girdiğini 

söylemektedir. Bu bağlamda Marx (2020), toplumdaki alt-kültürlerin kapitalizmin 

bir dayattığı yoksullaşma ve ekonomik şiddetin kurbanı olduklarını belirtmektedir. 

Marx alt-kültürleri çalışabilenler, yoksul ve kimsesiz olanlar ile ümidi tükenenler ve 

çalışamayanlar olarak üçe ayırmaktadır. Tüm olumsuzluklara karşın, Marx’ın 

‘tehlikeli’ addettiği lümpen proleterya, kapitalizme karşı yürütülecek işçi devriminin 

potansiyeline de sahipti. Jenks’e (2005) göre tehlikeli sınıfın en büyük sorunlarından 

bir tanesi kapitalizmdeki temsil alanlarına uyum sağlayamamalarıydı. Jenks (2005), 

yukarıda bu alt-kültürlerin kendilerini kapitalizmin mazlumları olarak 

değerlendirdiklerini söylemektedir (Jenks, 2005, s. 72-75).  

Sistem içerisinde temsiliyet meselesi, Michel Foucault’ya göre, kültürler, 

sınıflar ve toplumsal oluşumlar arasında soyut bir güç işlevi görmektedir (Hall, 2017, 

ss.63-69). Hall (2017), Foucault’ya gönderme yaparak, özneler bedenlerini kıyafet 

normlarıyla sunarak hiyerarşik bir dil oluşturduklarını aktarır (Hall, 2017). Foucault 

bedenin kültürel, sınıfsal ve toplumsal sunumunu muktedirler tarafından üretilen 

yanlı bilgi olarak yorumlamaktadır (Hall, 2017). Foucault toplumun geniş bir 

kesiminin kabul ettiği hâkim norm ve toplumsal dayanışma temsili iktidar üzerinden 

alt tabakalara doğru yayılan bir muktedir dilidir (Hall, 2017, ss.63-69).  

Goodchild (2005) göre, Gilles Deleuze ve Félix Guattari temsiliyet sistem 

içerisinde kurulan sözlü ve yazılı ilişkilerin ataerkil sistemce inşasıdır diye ifade 

ettiklerini aktarır. Deleuze ve Guattari, bu temsiliyet biçimini “ödipalleşmiş 

temsiliyet” olarak nitelendiriyordu (Goodchild, 2005, ss.175-183). Deleuze ve 

Guattari’ye göre kapitalist sistemdeki toplumlar “erk”in dilini konuşmaya ve 

yazmaya gönüllü olarak katılıyordu (Goodchild, 2005). Deleuze ve Guattari’nin 



18 
 

burada bahsettiği “erk”in kaynağı ise insan arzusunun nasıl kodlandığıydı 

(Goodchild, 2005). Deleuze ve Guattari’ye göre, insan arzusu ne biyolojik bir tema, 

ne metafizik bir oluşum ne de salt sosyo-ekonomik bir kavramdı (Goodchild, 2005). 

Deleuze ve Guattari insan arzusunu tarihsel olarak insanın kültürel, psikolojik, 

toplumsal, sınıfsal ve politik olarak süregelen tahakküm ve rıza mekanizmalarının bir 

bütünü olarak yorumlamaktadır (Goodchild, 2005, ss.174-230).  

Hall’a (2017) göre ise temsiliyet salt biyolojik farklılıklarla ana-akım medya 

içerisinde burjuvazi tarafından “klişeleştiriliyordu” (Hall, 2017, ss.293-359). Hall 

(2017) “Batı” medyasının “Doğu”ya karşı askeri, politik, sosyolojik ve ideolojik 

düzenlemelerini kitle iletişim araçları (gazete, dergi, radyo, TV vb.) vasıtasıyla, farklı 

dil, kavram ve işaretler kullanarak, yönettiğini söylemektedir. Gramsci’den hareketle 

Hall da dönemin kitle iletişim araçlarına hâkim sınıfın toplumsal piramidin altındaki 

yapılanmalara karşı müzakere yoluyla rıza kazanmak ve onları yönetmek 

istediğinden bahseder. Bu bağlamda, kitle iletişim araçları kullanılarak üretilen imaj 

ve kodlar mücadele ve müzakere yoluyla düzenlenmekte ve alt-kültürel oluşumların 

rızasına sunulmaktadır. Hebdige’e (2020) göre, örnek olarak, “Beat” alt-kültürü 

gündelik hayatta orta sınıf kolejli çocukların giysilerini kullanıyordu. Buna ek olarak, 

benzer şekilde ama farklı bir alt-kültürüne adanmış bir hayat yaşayan Avustralyalı 

Rock grubu AC/DC gitaristi Angus Young’ın da okul üniforması ile sahne aldığı bu 

noktada not düşülebilir. Hipster alt-kültürü ise üyelerinin giydikleri parlak ceketler, 

abartılı saç stillerinin ve güneş gözlükleriyle kıyafet normlarına “aykırı” bir manzara 

çiziyorlardı. Mod alt-kültürü ise kot pantolon ve deri ceketler giymekle beraber 

sosyal hayatlarında hâkim toplumsal giyim tarzlarıyla uyum içinde yaşıyordu. 

Hebdige’e (2020) göre “Beat”, “Hipster” ve “Mod” gibi oluşumlar “küçük 

burjuvazi”nin takım elbiseleriyle ya da kolejli okul kıyafetlerine müracaatla bir taklit 



19 
 

mekanizması üretmektedir (Hebdige, 2020, ss.57-73). Bu yordamda, Marx’ın 

“tehlikeli sınıflar” olarak adlandırdığı bir diğer sosyal oluşum ise” küçük burjuvazi” 

idi (Marx ve Engels, 2020, ss.61-62). Marx ve Engels’in lümpenproleterya dışında 

eleştirdiği bir diğer toplumsal sınıf küçük burjuvazi, tıpkı proleterya gibi, ve 

burjuvazi nazarında bir tehdit unsurudur (Marx ve Engels, ss.61-62). Proleterya’nın 

gözünde bir tehditti; çünkü devrimi yapacak sınıfa hiçbir katkıda bulunmaz. 

Burjuvazi açısından da bir tehdittir, çünkü burjuvazinin konumunu kıskanır ve bu 

sınıfa özenir (Marx ve Engels, 2020, ss.61-62). Maksim Gorki’nin edebi tanımlaması 

da Marx’ın tanımladığı tehlikeli sınıflarına örnek teşkil eder (Gorki, 2016). Çünkü 

Gorki’nin tanımıyla “Küçük Burjuvazi” kavramı orta sınıfın kısır döngüsünü daha 

klasik şekilde yansıtmaktadır (Gorki, 2016). Gorki (2016) için “küçük burjuvazi” 

kapitalist sistemin çarkları içerisine hapsolmuş, sınıflar arasındaki uçurumun akıp 

giden ve değişmeyen yapılanması arasında sıkışıp kalan, dolayısıyla bir türlü çözüm 

yolu bulamayan bir sınıftır. Gorki (2016), burada, benzer şekilde, küçük burjuvazinin 

proleter sınıfları ve burjuvazi arasında gidip gelen çelişkili bir varoluş şekli olduğunu 

da dile getirmektedir (Gorki, 2016, ss.73-92). Kültürel çalışmalar açısından alt-

kültürün “küçük burjuvaziden” farkı, geleneksel olarak kıyafete biçilen rolü bozması 

ve ona süslü bir “anlam” katmasıdır. Dick Hebdige (2020) buna örnek olarak orta 

sınıftan miras alınan deri ceketlerin parlak renklere büründüğünü, cilalı siyah 

ayakkabıların sivri aksesuar görünüşü aldığı ve giyilen diğer aksesuarların kırık veya 

yırtık oluşuma dönüştüğünden bahsetmektedir. John Fiske (1999) de kot 

pantolonların sınıfsız, cinsiyetsiz, ‘ırk’ ayrımı gözetmeyen kültürel bir olgu 

olduğundan bahseder. Fiske (1999) kot pantolonun gençlik kültürü ve işçi sınıfından 

kökeninin kulak ardı edilmemesi gerektiğini savunur (1999, ss.11-15). Fiske (1999) 

ayrıca Amerikan moda endüstrisinin işçi sınıfına tek katkısının kot pantolon 



20 
 

olduğunu ileri sürmektedir. Fiske (1999) dünyada kot pantolonun kullanımın 

göstergebilimsel açıdan hayli kayda değer ve müspet bir mesele olduğuna da 

değinmektedir. Fiske (1999) için kot pantolon ‘burjuvazi’den ‘proleterya’ya uzanan 

geniş bir toplumsal yelpazede gençlik enerjisi, fiziksel dayanıklılık ve cinsel çekicilik 

işareti olarak okunmaktadır. Fiske (1999), kot pantolonun sadece iş yaşamında değil, 

aynı zamanda iş dışı gündelik hayatta da kadın-erkek farketmeksizin, çokça 

kullanıldığını dile getirmektedir. Buna mukabil olarak, Fiske (1999) kot pantolonun 

çelişkili bir kısmı olduğundan bahseder. Fiske’ye (1999) göre kot pantolon bireysel 

farklılık için giyilirken, geniş bir tüketici topluluğuna hitap ettiği için insanları 

çelişkili biçimde tek tipleştiriyordu. Yani kot pantolon kültürel popülerliği olan 

işlevsel bir üründür. Ancak Fiske (1999), popülerliğe ilişkin bir ayrıma gider ve 

popüler olguların kültürel olarak hem egemen iktidar biçimleriyle uyumlu olduğunu, 

hem de iktidar biçimlerine karşı direniş olarak kodlanabileceğini söylemektedir 

(Fiske, 1999, ss.11-15). Umberto Eco’ya (1992) göre ise kot pantolon giymek 

hareketi sınırlamaktadır. Özetle, bu zaviyeden bakıldığı zaman, Eco, kot pantolonun 

iktidarın uyum mekanizması adına tasarladığı bir giyecek olduğunu söylemektedir 

(Eco, 1992, s.166).  

Alt-kültürleri araştıran bir diğer isim Keith Kahn-Harris, popüler olanı 

kültürel anlamda yorumlarken, alt-kültürel giyim tarzı ve jestlerinin ‘extreme 

metal’in bir ürünü olarak değerlendirmektedir (Gelder, 2007, s.102). Harris, bu 

noktada alt-kültürlerin sıra dışı yaşamlarını sıradanlaştırma çabası içerisine 

girdiğinden bahsetmektedir (Gelder, 2007, s.102). Harris’e göre abartılı saç stilleri, 

yüksek tonda kulakları tırmalayan şarkılar, şatafatlı giysiler ve makyajlar 

“burjuvazi”nin iktidar biçimlerinden kaçış olarak görünürken, aynı zamanda 

toplumsal dayanışmayla uzlaşma yanlılığını da içeriyordu (Gelder, 2007, s.102). 



21 
 

Yeniden Deleuze ve Guattari’ye dönülecek olunursa, onlar kaçış mekanizmalarını 

insan arzusunun egemen ‘erk’ karşısında yasak olanı tercih etmesine bağlarlar 

(Goodchild, 2005, ss.125-168). Deleuze ve Guattari’ye göre toplum içerisinde hâkim 

normların yasakladığı şeyler insan arzusunu daha fazla körüklemektedir (Goodchild, 

2005, ss.125-168). Deleuze ve Guattari’nin alt-kültürlerin sıradışı görünmek çabasını 

insan arzusunun bir ihtiyac olarak yormaktadır. 

2.3 Marksist Olgular Bağlamında Alt-Kültürlerin Emperyalizm ve 

Güç İlişkileri Üzerinden Değerlendirilmesi  

Raymond Williams’a (2018) göre, önceki sayfalarda değinildiği gibi, 

emperyalizmin etimolojik anlamı, 18. yüzyıla kadar, Latince’de “imperium”un 

karşılığı olan imparatorluk ve imparatorluktan gelen talimat olarak anlaşılmaktaydı 

(Williams, 2018, ss.191-192, 300, 301-302). Kavram, 18. yüzyıl sonrası ekonomik, 

ticari, siyasi ve askeri bakımdan güçlü olan imparatorlukların yıkılmasıyla birlikte, 

sonraki yüzyıllarda dönüşüme uğramaktadır. Williams’a (2018) göre 19. yüzyıl 

ortalarında ‘ırk’ kavramının İngiltere’de kullanılmaya başlanması sömürgeciliğin 

önünü açmıştır. Williams(2018), kökeni 14.yüzyıla kadar giden ‘ırk’ sözcüğünün 

İngilizce’de soy veya gövde olarak yorumlandığını söylemektedir. Soy kavramıyla 

özdeşleşen ‘ırk’, inanç sistemi, hayvanl dünyası ve antropolojik araştırma alanlarında 

da kullanılmaya başlanmıştır. Williams(2018) 19. yüzyılın İngiltere ve Kuzey 

Avrupası’nda, bilhassa Alman düşünce ortamında ‘ırk’ kavramıyla beraber anılan 

biyolojik farklılıkların toplumsal, siyasal ve kültürel indirgeme yanılgısına sebep 

olduğunu hatırlatır. Williams (2018) ‘Batı’ kökenli birtakım düşünürlerin ortaya 

attığı ‘ırk’ kavramının nasıl yanlış ve asılsız bir ‘arı’ insan soyufantezisine 

dayandığını belirtir. Böylece ‘ırk’ kavramı bilhassa İngiltere gibi denizaşırı 

imparatorlukların sömürgeci dilini oluşturmuştur. Williams(2018), bu noktadan 



22 
 

hareketle, biyolojik “üstünlük” yanılgısının dakültürel, toplumsal, siyasal ve fiziksel 

sömürüye yol açtığını dile getirmiştir (Williams, 2018, ss.191-192, 300, 301-302). 

Williams’ın ‘ırk’ tanımlamasından yola çıkılarak bakıldığı zaman sömürgecilik 

kavramının, özellikle 20. yüzyılın ikinci yarısından sonra eski sömürgelerin 

bağımsızlıklarını kazanmasıyla beraber iyice sorgulanır olduğu göze çarpar. 

Williams’a (2018) göre 20. yüzyılın ikinci yarısını takip eden dönemde sömürgecilik 

biçim değiştirmiştir. Bu bağlamda imparatorlukların sömürgeciliği 20. yüzyılda 

yerini ekonomik, siyasi ve kültürel açıdan ulus-devlet sömürgeciliğine bırakmıştır. 

Williams (2018) sömürgeci ulus-devletlerin yeni kurulan diğer devletlere sosyo-

politik ve sosyo-ekonomik yaptırımlar dayattığını değinir. Williams (2018) örnek 

olarak 20. yüzyılda ‘Batı’ ve ‘Doğu’da ham madde arayışına giren küresel ulus-

devletlerinin rekabetinden söz etmektedir. Williams (2018) küresel ulus-devletlerin 

diğer ülkelerin ekonomik, kültürel, siyasi ve ideolojik dezavantajlarını kendi lehine 

çevirdiğini vurgular. Williams (2018) bu ifadeyi “emperyalizm” olarak dile 

getirmektedir. Bu açıdan, “emperyalizm” kavramı, 20. yüzyılda çeşitli beşerî 

avantajları elinde bulunduran ve diğer ülkeleri “uydu” haline getiren kimi küresel 

ulus-devletlerin “Amerikan emperyalizmi”, “Sovyet Emperyalizmi” diye 

adlandırılmasına, hatta Çin devletinin “Sosyal Emperyalizm” şeklinde anılmasına yol 

açmıştır (Williams, 2018, ss.191-192). Tuğrul İlter’de (2006) emperyalist ülkelerin, 

“modernist” bir yaklaşımla, yeni bağımsızlık kazanmış diğer ülkeler üzerinde 

ideolojik rıza ve tahakküm mekanizması ürettiğini vurgular (İlter, 2006, ss.1-12). 

Ancak İlter’e (2006) göre “modernist” yaklaşım hem katı ve sınırlayıcı olguları hem 

de özgürleştirici dünya görüşü taşır.  

Alt-kültür grupları 20. yüzyılda ulus-devletlerin ‘emperyalist’ ideolojilerinin 

kavramsal boyutunu sorgulamaya başlamışlardır. Althusser (2018) bu kavramların 



23 
 

felsefi yorumlanışının bile sınıfsal ve politik olduğunu ifade etmektedir. Althusser 

(2018), bu sorunu dile getirirken, birçok filozofu işçi sınıfının “aklını karıştırdığı” 

için eleştirmektedir (Althusser, 2018, ss.49-57). Althusser (2018) yukarıda 

bahsedilen bu kavramların işçi sınıfı tarafından halka yönelik, yani gündelik bir dilde 

kullanılması gerektiğini söylemektedir. Althusser (2018) birçok filozofun bu kavram 

setini ‘burjuvazi’nin lehine kullandığını, yani bu kavramların başlı başına ideolojik 

sınıfsal çıkarlara hizmet ettiğinden dem vurmaktadır. Bu nedenle Althusser (2018) 

burjuva filozoflarının başvurduğu kavramları hicvetmek amacıyla ‘Gruşa’nın Eşeği’ 

öyküsünü anlatmaktadır. Althusser’in anlattığı hikâyede muktedirlerin kavramlarını 

referans alan genç adam ile işçi sınıfının kavramlarını referans alan yaşlı adamın 

sohbeti ikili diyaloglarla aktarılmaktadır. Althusser’in Vladimir Lenin’in İsviçre’de 

anlattığı bir hikâyeden esinlendiği bu betimlemede, genç bir adamın eşeğinin meşe 

ağacına bağlanması ve genç adamın yaşadğı bu olay yorum şeklinde ele alınmaktadır 

(Altusser, 2018, ss.39-47). Yaşlı adam, genç adamın tersine, ağacın eşeğe bağlı 

olmadığını, eşeğin ağaca bağlı olduğunu dile getirmektedir (Althusser, 2018, ss.39-

47). Althusser’in (2018) bu kısa öyküde dikkat çekmek istediği esas nokta, Antik 

Yunan filozoflarından 20. yüzyıl filozoflarına kadar tarih boyunca, anlatı ve kavram 

setlerinin gündelik hayat dışında kullanılması sorunudur. Althusser (2018), örnek 

olarak birçok filofozun kullandığı ve felsefede çokça geçen “Tanrı”, “töz”, “madde”, 

“ruh”, “beden”, “akıl”,“iyi” ve “kötü” gibi kavramların sıradan insanların anladığı 

bağlamların dışında kullandığı, dahası, felsefik ve tarihsel anlamlara göre kodlanan 

şifreli mesajlar taşıdığını söylemektedir (Althusser, 2018, ss.49-52). Tarih boyunca 

bir hayli filozof, bahis konusu kavram setlerini içinde bulundukları çağın dayattığı 

serflik hiyerarşisine göre kodlamış ve şifreli bir biçimde sunmuştur. Althusser’e 

(2018) göre rahiplerin birçoğu aristokratlara hitaben ilahi bakış açısını yücelten 



24 
 

kavramlar kullanırken, sınıfsal olarak ezilen konumdaki filozoflar ise iktidarın çarpık 

yönetim anlayışıyla çatışan sistematik kavram setleri kurmuşlardır. Althusser (2018) 

buna örnek olarak Karl Marx’ı örnek göstermektedir. Marx, 20. yüzyılda “özne” ve 

“nesne” arasında etkileşim sayesinde tarihsel bir sınıf haline gelecek proteleteryanın 

savunucusuydu ve proletery kavramları ön plana çıkarıyordu (Althusser, 2018, ss.49-

61). 

Althusser’in “Gruşanın Eşeği” anlatısında ikincil neden olarak vurgulamak 

istediği şey iktidarın ürettiği “ideoloji”ye karşı sembolik bağlamda savunma 

mekanizmalarının nasıl oluşturulabileceğidir (Althusser, 2018, ss.39-52). Bu minval 

üzere Jenks (2005) alt-kültürlerin, devlet ve devlete bağlı kurumların ürettiği 

“hegemonik” yaklaşım karşı direniş biçimleri geliştirdiklerini üzerinde durur. Jenks 

(2005) hâkim yorumların aksine, alt-kültürel isyanının sembolik tarza dönüştüğünü 

değil, tarzın sembolik isyana dönüştüğünü söyler. Jenks’e (2005) göre alt-kültürler 

hâkim kıyafet ve davranış normlarını üreten ve özneyi çağıran devletin ideolojik 

aygıtlarının hegemonyasına karşı çıkmaktadır (Jenks, 2005, ss.155-157). Bu anlamda 

bir önceki bölümde bahsedilen Gramsci’nin, Althusser’in, Foucault’un ortaya attığı 

görüşler alt-kültürün meşruiyet güden “ideolojik” mekanizmaya nasıl yanıt verdiğini 

göstermektedir. Öte yandan Jenks isyankâr tarzına, ya da kendi deyişiyle ‘tarzın 

isyanı’na rağmen, işçi sınıfı içerisinde bulunan gençlik alt-kültürleri ile ‘ebeveyn’ 

kültürün hem çatışmacı hem de uzlaşmacı bir ilişkiye girebileceklerini de göz ardı 

etmemektedir. Jenks (2005) özellikle savaş sonrası İngiltere işçi sınıfı içerisinde 

oluşan ‘ebeveyn’ kültürü ile alt-kültürün aslında hem birbirini dışlayan hem de 

birbirine sahip çıkan paradoksal oluşumlar olduğunu dile getirmiştir (Jenks, 2005, s. 

159).  Alt-kültür, bu açıdan bakıldığı zaman, burjuvazi, bulandırdığı kavram setlerini 

kendi sınıfsal avantajına çevirmek isteyen kültürel ve siyasal bir oluşumdur.  



25 
 

Dick Hebdige (2020) hâkim kültürel anlatılara hem muhalif hem uzlaşmacı 

yaklaşan Teddy Boy’lar ayrı bir yer ayırır. Teddy Boy’lar da burjuvazi ve işçi sınıfı 

arasında köprü görevi gören kavramları kullanan bir alt-kültür, ‘tehlikeli bir sınıf’tır. 

Hebdige’nin tanımlanamaz saydığı ‘Punklar’ ise Althusser’in bahsettiği ideolojik 

burjuvazi anlatı- karşında kendilerini dil, anlatı ve bedensel açıdan kısmen 

korumuştur. Punklar, 1980’lerin en “marjinal” görünümlü sosyal gruplarından bir 

tanesidir (Hebdige, 2020, ss.73-81) ve kendilerince kapitalist sistemde “eşeğin ağaca 

bağlandığını” göstermeye çalışmışlardır. Punklar ekseriyetle “lümpen proleterya” 

dilini kullanmaktadır. Böyle bakıldığı zaman, Punklar mevcut kavram setlerinin 

dışında kavranması daha zor bir bütünlük oluşturma derdi taşır. Jenks’e (2005) 

dönülecek olunursa ‘apolitik’ olarak görünen alt-kültürel tarzların bile zaman zaman 

egemen düşünce biçimleri tarafından inşa edildiği anlaşılmaktadır. Jenks (2005), 

‘anarşist’ ve ‘yıkıcı’ alt-kültürel unsurlarının bile kendi içerisinde, günün sonunda, 

egemen ekonomi politikle ilintili ve uyumlu olabileceğinden bahsetmektedir. Jenks 

(2005), her şeye rağmen, toplumsal tabakalaşmayı reddeden alt-kültürel tarzlarının 

verili bir anlamının kesinliğe oturtulamayacağını, çünkü anlamın sürekli 

“kayacağını” da ekler (Jenks, 2005, ss.73-81). Alt-kültürel dünyanın bu anlamsal 

kaypaklığına örnek olarak Portekizli yazar Fernando Pessoa’nın Anarşist Banker’ine 

dikkat çekilebilir (Pessoa, 2020). Anarşist Banker’deki zengin banker karakteri alt-

kültürün bir tersten okunması şeklinde yorumlanabilir. Zira Pessoa’nın betimlediği 

bu karakter, toplumsal tabakalaşmaya yönelik hiçbir aidiyet hissi taşımaz. Üstelik 

kendi sınıfına aykırı düşse de kendi sınıfıyla uzlaşmaya gidebilmektedir (Pessoa, 

2020). Deleuze’e göre de kapitalist sisteme karşı gibi görünen anlamlar, yine 

sistemin kendi içerisindeki mekanik aygıtlar tarafından yeniden üretilmektedir 

(Goodchild, 2005, s.178). Deleuze ve Guattari ise ‘erkin’ burjuva dilini, insan 



26 
 

arzusundan kaynaklı bir psikolojik düzen kurma ihtiyacı olarak yorumlamaktadır 

(Goodchild, 2005). Deleuze ve Guattari kapitalizmde yaratılan bu ‘dilsel arzuyu’ 

simgesel olarak ‘ödipalleşmiş temsiliyet’ olarak adlandırmaktadır (Goodchild, 2005 

ss.-175-182). Ödipalleşmiş temsiliyet, kendi egemen dilinin dışına çıkan beşerî 

toplulukları, kontrol altına almak istemektedir. Alt-kültürler, dolayısıyla, “erkin” 

ayartıcı ve düzeni meşrulaştırıcı dilinden kaçınmak için “arzuyu” serbest 

bırakmaktadır (Goodchild, 2005, ss.175-182). Deleuze ve Guattari’ye göre, kapitalist 

sistem, özneyi kontrol altında tutmak için okullar, hapishaneler, dini kurumlar ya da 

psikiyatriden çok, gazete, dergi ve televizyona has sembolik bir “dilin” tasarladığı 

tahakküm ve rıza mekanizmalarına bel bağlar (Goodchild, 2005, ss.177-178). 

Deleuze’e göre birey kapitalist ekosistemde ‘disiplin’ toplumundan ‘denetim’ 

toplumuna geçiş halindedir. Deleuze’ün “disiplin” toplumu olarak adlandırdığı 

mekânlar hastaneler, fabrikalar, okullar, hapishaneler iken, “denetim” toplumu 

yukarıda sözü edilen kitle iletişim araçları vasıtasıyla dokunan görsel, işitsel ve 

yazınsal anlamlar ağıdır (Goodchild, 2005, ss.177-178).  

Stuart Hall (2017), alt-kültürel yaşam biçimini medya ve popüler kültür 

üzerinden okunacak bir metin olarak görmektedir. Hall (2017), popüler kültür 

metinlerinin “hâkim”, “müzakereli” ve “muhalif” olarak üçe ayırmaktadır (Türkoğlu, 

2015, ss.83-87). Hall (2017) “hâkim” okuma ile şunu varsayar: İnsanlar burjuvazinin 

kitle iletişim araçlarıyla sunduğu görsel, yazınsal ve işitsel davranış mekanizmaları 

tamamen kabul eder. Hall müzakareli okumada ise insanların burjuva medyasının 

sunduğu tahakküm ve rıza mekanizmalarına kısmen katıldığına dikkat çeker 

(Türkoğlu, 2015, s.87). Mesela Thrash Metal medya ve serbest piyasayla iç içe 

olmakla beraber ona karşı gibi görünen bir söylem oluşturmaktadır (Buckland, 2016, 

ss.145-154). Son olarak Hall, muhalif okumada üzerinden insanların burjuvazi 



27 
 

medyasının içerdiği metinler karşısında tamamen zıt bir tutum benimsediklerinden 

bahsetmektedir (Türkoğlu, 2015, s.87). Hall hâkim okumayı ana-akım medyanın 

göstergeler ve imgeler aracılığıyla izleyiciyi ikna ettiği bir süreç olarak 

tanımlamaktadır (Türkoğlu, 2015, ss.83-87). Hâkim okumada insanlar edilgin ve 

normları körcesine izleyen yani doğal kabul eden edilgen tüketiciler olarak görülür. 

Oysa müzakereli ve muhalif okumalar ana-akım medyanın sunduğu görüntü ve 

imajlara karşı halkın eleştirel bir tutum benimseyebileceğini söyler. Naomi Klein’e 

(2010) göre kapitalist sistemde çok-uluslu şirketlerin elektrikten havayoluna kadar 

uluslararası kaynak arayışı ve neoliberal özelleştirme hamleleri yoksulların isyanını 

artırmıştır (Klein, 2010, ss.179-195). Klein’e (2010) göre 1970’ler ile 1980 yıllar 

arasındaki süreçte, kimi serbest piyasa teorisyenleri ABD ve İngiliz hükümetlerinin 

akıl hocalığına soyundular ve bu teorisyenler çok-uluslu şirketlere, politik, kültürel 

ve ekonomik sömürgecilik yolunda rehberlik işlevi gördüklerinden Klein, bilhassa 

Milton Friedman ve Friedrich Hayek gibi serbest piyasayı savunan ekonomistlerin 

1970’ler ile 1980’ler arasında ABD ve İngiltere gibi ülkelere nasıl “sömürge” pazarı 

haritası çizdiğini anlatmaktadır. Klein (2010), ABD başkanı Richard Nixon ile 

İngiltere başbakanı Margaret Thatcher’ın bu teorisyenler ile çalıştığını örnek 

göstermektedir. Klein (2010), uygulanan bu teorilerin askeri darbelerle pekiştiğini, 

böylece politik ve ekonomik yaptırım gücü olan ABD ve İngiltere’nin diğer ülkelerin 

ekonomik pazarlarına ulus-aşırı şirketler dolayısıyla nüfuz ettiğini söylemektedir. 

Klein (2010), kapitalist pazara hâkim ABD ve İngiltere’nin bu stratejisini “şok 

terapisi” olarak adlandırır. Öte yandan, Klein (2010) işsizliğin arttığı, konut 

kiralarının yükseldiği, parayı develüasyona uğratan savaş ve doğal afetlere ‘şok 

terapisi’ adı verir. Klein (2010) bu kavramla şunu kasteder: Ülkeler doğal afet ve 

savaşın getirdiği yıkımın şokunu yaşarken bunu fırsat bilen ulus-aşırı şirketler 



28 
 

yaşanan yıkımdan faydalanıp o ülkenin afet sonucu yıkılan kamusal kaynaklarını ve 

kurumlarını özelleştirirler ki bu aslında bilindik bir neoliberal stratejidir. Dolayısıyla, 

Klein’dan yola çıkılarak, işçi sınıfı tabanlı kültürel yapılanmaların yoksulluğa karşı 

politik ve ekonomik talepler içerisinde oldukları iddia edilebilir. Yukarıda sözü 

edilen alt-kültürler ve Thrash Metal, Klein’in bahsettiği yıkımdan ve hâkim siyasi 

oluşumların dayattığı politik ekonomiden mustarip olduklarından dolayı bu tarz 

neoliberal tahakküm ilişkilerine karşı demokratik ya da “anarşik” mücadele geliştiren 

ve isyan üzerinden hak talep eden gruplardır (Klein, 2010, ss.185-186). 

2.4 Popüler Kültür Bağlamında Alt-Kültür ve Güç İlişkileri 

Raymond Williams’a (2018) göre kültür bir dönemin, bir grubun ya da bir 

uygarlığın sahip olduğu dini, siyasi, pedagojik, sportif ilgi alanı, yaşam tarzı ve ritüel 

gelenek kalıplarıdır (Williams, 2018, ss.105-112). Kültür başka bir açıdan bir kişinin 

sanatsal ilgi ve faaliyetlerini de kapsar. Kavramın entelektüel hazları içeren görsel, 

işitsel veya yazılı sembolik anlamları da vardır (Williams, 2018, ss.105-112). 

Popüler ise yine Williams’a (2018) göre 15. ve 16. yüzyıllar arasında halkın 

açabileceği ortak davalara verilen isimdi. Williams (2018) popülerin ‘çok beğenilen’ 

anlamına gelen kullanımının 18. yüzyılda burjuvazi sınıfıyla beraber yeniden 

şekillendiğini söylemektedir. Popüler kavramı 19. yüzyıla gelindiğinde ise işçi 

sınıfına ait ‘aşağı’ kültürde yer alan sanat, basın, eğlence, spor ve edebiyat gibi 

alanları vurgulamak için kullanılmıştır. Williams’a (2018) göre “popülerize etmek” 

terimi siyasal iktidarın bilgiyi herkesin erişebileceği “düzeye indirgemesidir” 

(Williams, 2018, ss.285-287). Popüler kültür kavramı, Theodor Adorno (Adorno, 

2007) nazarında 20. yüzyıldan başlayarak kitle iletişim araçları vasıtasıyla insanların 

gündelik hayat içerisinde kendilerine anlamlar dünyası inşa ettikleri bir olgudur. 

Adorno (2007) bu kavramı kültür endüstrisi olarak da yorumlamaktadır. Adorno’nun 



29 
 

Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi adlı eserinde kültür endüstrisini bireyi iş dışı 

zamanlarında oyalayan, onları depolitize ve pasifize eden toplumsal tahakküm ve 

rıza araçları diye özetlemektedir (Adorno, 2007). Marx’a göre kapitalizmde üretim 

araçlarına sahip olan burjuva sınıfı diğer sınıfları üretilen, dağıtılan ve tüketilen 

emtialar ile tahakküm altına almaya çalışmaktadır (Marx, 2020, ss.39-40). John 

Berger (2020) için ise sanat popüler kültür içeriği olarak yeniden üretilen eşyanın 

başında gelmektedir. Berger (2020) bir popüler kültür alanı olarak sanatın, 20. 

yüzyılda, siyasi ve ticari “erk”i tekeline almış muktedirlere karşı direnme biçimleri 

anlamına geldiğini savunur (Berger, 2020, ss.7-34). Berger (2020), Walter 

Benjamin’i referans gösterirken 20. yüzyılda geliştirilen “modern” fotoğraf 

makinelerinin görseli yeniden yapılandırma açısından etkiye sahip olduğunu 

söylemektedir. Berger (2020), burjuvazinin alt sınıfları tahakküm altına almak için 

kullandığı sanatın, daha sonraları alt sınıflar için erişebilir kılındığını yazar (Berger, 

2020, s.7-34). Bu bağlamda, popüler kültür geçmişin görsel sanatını şimdiyle 

buluşturur. Ancak bunu yaparken günlük hayal kurma ihtiyacını market 

kapitalizminin denetimine tabii tutar. Popüler kültür bilhassa görsel sanat aracılığıyla 

var olan siyasal, toplumsal ve ekonomik düzenin devamı için anlatılar üretirken, aynı 

sistem içerisinde daha iyi bir dünya düşleyebilmeleri için insanlara yersiz umut 

aşılamaktadır (Barthes, 2021, ss.101-103). Anlatılar, Roland Barthes’a (2021) göre 

geçmiş çağlarda nesnelerin insanlar tarafından anlam sürecine tabi tutulmasıyla var 

dokunmaktadır. Barthes’a (2021) göre nesneler ideolojik birer söylence olarak inşa 

edilir (Barthes, 2021, ss.194-205). Barthes Çağdaş Söylenler ve Göstergebilimsel 

Serüven eserlerinde anlatıların ne olduğu değil, nasıl söylendiği konusunu ele 

almaktadır (Barthes 2003; Barthes 2021). Barthes diğer yapıtında ise nesnelerin 

anlamından ve popüler kültürden yola çıkarak söylencelerin ne olduğunun bir önemi 



30 
 

olmadığını, esas önemli olanın onların söyleniş ve işleniş biçiminin egemen söyleme 

nasıl nitelik kazandırdığını ifade etmektedir (Barthes, 2021, ss.194-205). Barthes 

dahası Çağdaş Söylenler yapıtında anlatıların tarihsel ve kültürel dil kodlamalarıyla 

nesilden nesile aktarıldığını özetlemektedir (Barthes, 2003). 

2.5 Göstergebilim Işığında Alt-Kültürün Güç İlişkileri İçerisinde 

Ürettiği İdeolojik Anlatılar 

Ferdinand de Saussure 19. yüzyılda tüm anlatı dünyasının dilbilim içinde 

anlamlandırıldığını söylemiştir (Rifat, 2019, ss.22-24). Fransız Antropolog Claude 

Lévi-Strauss Mit ve Anlam çalışmasında uygarlığın bilimle beraber arkaik 

medeniyetlerin mitleriyle (anlatılar) beraber dönüştüğünden bahsetmektedir (Lévi-

Strauss, 2013). Lévi-Strauss’a (2013) göre mitler, bilimin Rönesans Çağı’ndan bu 

yana savunduğu akıl ilkeleri ve 19. yüzyıldan itibaren pozitivist felsefenin getirdiği 

ilkelerle beraber önem kazanmaya başlamıştır. Lévi-Strauss’a (2013) göre mitler, 

bilimin bir taklididir ve bu taklitler günlük hayatta bize bilimi anlatmaya yardımcı 

olurlar. Lévi-Strauss (2013) bu eserinde örnek olarak ‘Batılı’ olmayan toplumların da 

nasıl mitlerden faydalandığını gösterir. Lévi-Strauss örnek olarak müzik ve mitin 

nasıl iç içe geçtiğini söyler (Lévi-Strauss, 2013, ss.77-86). Nasıl ki insanlar bir müzik 

bestesini parça parça değil de bütün olarak dinlemeyi öğrenip yorumlayabiliyorsa, 

mitler (de tıpkı müzik gibi bütünlüklü ve yapısal bir yaklaşımla ele alınabilmektedir 

(Lévi-Strauss, 2013, ss.77-86).  

Öte yandan Ferdinand de Saussure’ün varisi Barthes popüler kültür ve 

anlatıların varoluşunu, nesnelerinin tarihselliğinden ve işleniş biçiminden yola 

çıkarak, metodik bir yaklaşımla ele almaktadır (Rifat, 2019, ss.181-190). Barthes 

öncülü Saussure’ün kuramsallaştırdığı dilbilimi kültür kavramıyla sentezlemiştir 

(Rifat, 2019, ss.181-190). Barthes’a göre toplumlar ve kültürler arasında değişen ve 



31 
 

dönüşen tüm görsel, yazınsal ve işitsel işaretlerin çıkış kaynağı konuşulan ve yazılan 

“dil”dir (Barthes, 2021, ss.30-44). Barthes dünyadaki nesneleri algılama biçimimizin 

kullandığımız dil aracılığıyla şekillendiğini savunur. Barthes ayrıca toplum içinde 

kullandığımız sözcükler ve kurduğumuz cümlelerin nesneleri kafamızda 

canlandırmak için birer araç olduğundan bahseder (Rifat, 2019, ss.181-190). Barthes 

yapısalcılık olarak da bilinen yaklaşımı “gösterge” üzerinden yorumlar ve tıpkı 

Saussure gibi göstergeyi gösteren ve gösterilen olarak ikiye ayırır (Rifat, 2019, 

ss.181-190). Barthes’a göre göstergenin ilk unsuru olan gösteren kavramı insan 

hayatında bulunan tüm nesneleri içerisine almaktadır (Rifat, 2019, ss.181-90). 

Barthes gösteren ile insanların kültürel, toplumsal, politik ve ekonomik yaşam 

tarzlarında var olan somut nesneler ve olguları kasteder (Barthes, 2021, ss. 53-54). 

Gösteren canlı veya cansız bir şey olabilir. Gösterenin “temsiline” kitle iletişim 

vasıtasıyla oluşturulan reklam panolarında, gazetelerde, dergilerde, televizyonlarda 

ve fotoğraflarda sembolik olarak rastlanmaktadır (Barthes, 2021, ss.53-54). 

Gösterilen kavramı ise insan imgeleminin, düş dünyasının veya bilincinin 

‘anlamlandırılması’ veya kodlanmasıdır. Barthes açısından insan, yaşam tarzına dâhil 

ettiği nesneleri içinde yaşadığı kültürel, toplumsal, ahlaki ve politik bağlamla irtibat 

içerisinde ‘anlamlandırmaktadır’ (Barthes, 2021, ss.44-90). Barthes tüm bu beşerî 

faaliyetlerin yorumlanışını ‘çağrışım’ olarak tanımlamaktadır (Barthes, 2021, ss.44-

90). Barthes bundan başka, yapısalcı bir yaklaşımla göstergeyi oluşturan gösteren ve 

gösterilen kavramlarının göstergebilimde ‘dil ve söz’, ‘dizim ve dizge’ ve ‘düz anlam 

ve yan anlamdan’ gibi farklı çeşitlemeler birlikte kullanılabileceğinden bahseder. Bu 

anlamda göstergeler, “dil ve sözden”, “gösteren ve gösterilenden”, “dizimler ve 

dizgelerden” ya da “düz anlam ve yan anlamlardan” bağımsız olamazlar (Barthes 

2021, ss.44- 90). 



32 
 

Lévi-Strauss’a (2013) göre ise insan beyni karşıt temalarla anlam 

üretmektedir. Lévi-Strauss’un gözünde insan içinde yaşadığı dünyayı ve topluma 

dair anlam dokurken iyi-kötü, güzel-çirkin, siyah-beyaz gibi ikili zıtlıklar kullanarak 

göstergeler ve anlatılar oluşturur. Lévi-Strauss bu ikili zıtlık yaklaşımını 

Paradigmatik Analiz Yöntemi olarak da adlandırmaktadır (Berger, 2011). Başka türlü 

söylendiğinde, Lévi-Strauss yöntemsel açıdan Yapısalcı’dır (Berger, 2011, ss.63-65). 

Deleuze ve Guattari’ye göre yapısalcılık 1950’lerde ve 1960’larda Fransa’da ortaya 

çıkan entelektüel bir hareketti (Goodchild, 2005, ss. 184-186). Yapısalcılık, öznenin 

tarih içerisinde akıl ilkelerine göre hareket etmesini, hümanizm kavramına 

muhalefetle bireyin özerkliğini ve öznelliğini sorgulayan, birey yerine yapı ve yapı 

içerisindeki ilişkileri temel alan bir teoridir. Yapısalcılar, bilhassa bilimi ya da 

metafiziği kullanarak doğayı ve beşerî alanları yöntemsel açıdan indirgemeci 

sayılabilecek teorilerle felsefik bağlamda ele alırlar (Goodchild, 2005, ss.184-186). 

Barthes gibi Lévi-Strauss da Saussure’ün yapısalcı dil teorisi üzerine yazdıklarından 

etkilenmiştir (Berger, 2011, ss.63-65). Barthes’ın ve Lévi Strauss’un öne sürdüğü 

yapısalcı yaklaşıma göre anlam süreci boyunca bir araya gelen işaretler kültürel 

kodlar oluşturur. Tekrar insan zihninin oluşturduğu ikili zıtlıklara dönülecek 

olunursa, anlam ve anlam sürecinin ikili zıtlıklara dayanan yapısı Lévi-Strauss’a 

konuşulan dilin yapısına, mevcut dilin toplumdaki kullanımına, ayrıca insanların 

maruz kaldığı kültürel gelenek, davranış kodları, siyasi yapılanma ve ahlaki 

tutumlara göre değişmektedir (Berger, 2011, ss.63-65).  

Hebdige (2020), alt-kültürlerin hegemoni güç ilişkileri içerisinde uzlaşmaya 

ve mücadeleye dair paradoksal anlatılar ürettiğine örnekler verir. Hebdige’e (2020) 

göre bu minval üzere alt-kültürler burjuvazi ile çatışmaktadır; çünkü burjuvazi 

ideolojisi kitle iletişim araçları dolayımıyla alt-kültürleri kitlelere sunarken bu 



33 
 

kültürü meta haline getirilmektedir (Hebdige, 2020, ss.105-110). Egemen düzen bu 

bağlamda ‘popüler kültürü’ bir şemsiye olarak kullanmaktadır. Çünkü “popülerlik” 

kavramı siyasi egemenler tarafından zaman zaman halkın gerginliğini azaltmak için 

bir emniyet supabı olarak kullanılmaktadır (Williams, 2018, ss.285-287). Diğer bir 

deyişle burjuvazi, kitle iletişim vasıtasıyla alt-kültürlerin yaşam biçimlerini kendine 

göre yorumlar. Alt-kültürler ise zaman zaman ‘popülerize’ edilen kimi göstergelerin 

kendilerini ‘temsil’ etmediği için buna karşı çıkmaktadır. Hebdige’e (2020) bu 

anlamda alt-kültürlerin egemen dile karşı verdikleri mücadelede kendi kavram 

haritalarından nasıl istifade ettiklerine değinir. Hebdige (2020) en gündelik objeleri 

bile görsel, yazınsal ve işitsel yeniden-sunumlar aracılığıyla egemen anlatılara karşı 

stratejik olarak kullanılabildiğine dikkat çeker. Örneğin, Vazelin’in alt-kültür 

içerisinde bağlamsal bir gösterge vurgusu içerir. Hebdige’e göre Vazelin polislerin 

gözünde sızılara derman olan bir merhem göstergesi iken, alt-kültüre göre bu 

gösterge cinsellik çağrışımlarıyla yüklüdür (Hebdige, 2020, ss.9-12). Jenks (2005) bu 

bağlamda alt-kültürlerin anlam üretme stratejilerine ilişkin de iyimser bir tablo çizer. 

Ona göre alt-kültürler egemen dilin ürettiği indirgemeci bilimsel ‘anlamdan’ uzak, 

sürekli değişen ve dönüşen anlatılar üretmektedir. Jenks (2005), alt-kültürün egemen 

düzen karşısındaki bu sembolik direnişini Lévi-Strauss’tan ödünç aldığı “brikolaj” 

terimiyle ifade etmektedir (Jenks, 2005, ss.160-161). Jenks’e (2005) göre alt-kültür, 

egemen düzenin ‘anlamlama’ rejiminden kaçmak için anlatılarını keyfiyete ve içinde 

bulundukları şartlara göre, yani pragmatik olarak yaratmaktadır. Hebdige’e (2020) 

göre “brikolaj” alt-kültürlerin “modern” ve “sömürgeci” dünyadan sıyrılma çabasıyla 

ve anlatılar oluştururken kullandıkları esnek ve keyfi bir stratejidir (Hebdige, 2020, 

ss.160-161). Berger (2011) “Batılı” alt-kültürlerde erkeklerinin saçlarını uzatması, 

“modernizmde” makbul kabul edilen ve yeniden üretilen kısa saç modeline karşı bir 



34 
 

tepkidir (Berger, 2011, ss.51-52). Benzer şekilde Abrams ve Jenkins (2013) de kimi 

alt-kültürlerin bir ateşi ritüel anlamda ‘kutsallaştırdığını’, ayrıca, ‘Şeytanı’ hem fail 

hem de kurban durumunda bir varlık saymışlardır. Buradan hareketle, İncil’de 

kötülenen “Şeytanı” sembolik olarak lanetlemek için ─ Heavy Metal literatüründe 

“mosh” diye de bilinen ─ el işareti geliştirmişlerdir (Abrams ve Jenkins, 2013, ss.18-

19). Böylece alt-kültürler kapitalin metalaştırma ve salt tüketimine dayalı “erkinden” 

kaçmak ve egemen anlatılara karşı koymak için göstergelere başvurmaktadır 

(Goodchild, 2005, ss.174-230). Bu bağlamda alt-kültürler burjuva düzeninde yeniden 

üretilen göstergelerden türemiş anlatılarıyla sürekli bir mücadele halindedir (Hall, 

2017, ss.89-90). 

2.6 Güç İlişkileri Bağlamında İdeolojik Bir Alt-Kültür Anlatısı: 

Thrash Metal 

Bu bölüm Thrash Metal’in icra edildiği ideolojik ve kültürel arkaplan ve 

Thrash Metal’in varlık nedenine dair bir içgörü sunmaktadır. Thrash Metal, 

1980’lerin başında “Batı”da kültür emperyalizmine tepki olarak ortaya çıkan bir 

Metal müzik türüdür. Öte yandan Thrash Metal, bir taraftan emperyalizmi 

eleştirirken diğer yandan emperyalizmin egemen olduğu bir  ortamda türemiştir. 

Thrash Metal bu anlamda ABD-merkezli ve kültür endüstrisi bağlamında ‘Batı’ 

teknolojisiyle  yapılan bir müziktir. Bu bölüm Thrash Metal’in icra edildiği ideolojik 

ve kültürel arkaplanını sunmaktadır. John Tomlinson’a (1999) göre kültürel 

emperyalizm, önceki bölümlerde de değinildiği gibi, ekonomik ve siyasi açıdan 

başka ülkelere bağımlı ‘üçüncü dünya ülkelerinin’ ‘Batı’ teknolojisine maruz 

kalmasıdır. Tomlinson’a göre emperyalist ülkeler kendi ideolojik söylemlerini 

(davranış kalıplarını) ve ekonomilerini dezavantajlı ülkelere ihraç ederler. 

Tomlinson’a (1999) göre kitle iletişim araçları ve teknoloji kendisi bile “Batılı” 



35 
 

sömürgeci zihniyetin “Doğu” ülkelerini sömürgeleştirmeye devam etmek için 

kurduğu bir yapıdır (Tomlinson, 1999, ss.11-15). John Hobson’a (2019) göre ‘Batılı’ 

‘beyazlar’ ‘Doğuluları ilkel, akılcı olmayan, çatışmacı, kirli’ gibi kavramlarla 

özdeşleştirmektedir. Hobson’a (2019) göre sömürgeci ‘beyaz Batılılar’ hem kendi 

içerisindeki alt-kültürlere hem de ‘Doğulu’ ve ‘öteki’ kültürlere ‘modernist’ bir 

refleksle ‘üçüncü sınıf’ insan muamelesinde bulunmuştur. Hobson (2019) sömürgeci 

dışlamayı ‘Avrupa-merkezcilik’ olarak tanımlamıştır. Avrupa’nın yüzyıllarca 

“Doğu”’dan aldığı kültürel referanslar olmasa Hobson bugün Avrupa kültürünün 

anlamsız olacağını söylemektedir (Hobson, 2019, ss.18-23). Max Horkheimer Akıl 

Tutulması adlı eserinde “Batılı” muktedirlerin “kültür endüstrisi” içerisinde 

oluşturduğu ideolojik ve kültürel “sömürgeciliği” kitle iletişim ve pazarlama 

araçlarıyla diğer kültürlere empoze ettiğinden bahsetmektedir. Horkheimer’a (2019) 

göre “Batılı sömürgeci akıl varlığını ─ nesnel ve öznel olarak iki kategoride ─ 

tarihsel olarak göstermeye çalışmıştır. Horkheimer burjuvazinin “nesnel akılla” bir 

laboratuvar ortamı oluşturduğunu, bu laboratuvar ortamında da bireyi tahakküm 

altına alacak “bilimsel” yöntem geliştirdiği iddia edildiğini söylemektedir. “Batılı 

öznel akıl” ise bireyi ─ metafizik olguların Avrupa-merkezci sunumuyla ─ diğer 

kültürleri ve sınıfları tahakküm altına almaya çalışmaktadır (Horkheimer, 2013, s. 

59-99).  Tıpkı Thrash Metal de “Batılı” ülkelerde “üçüncü sınıf insan” muamelesine 

maruz kalan insanların ─ tıpkı “üçüncü dünya ülkeleri” gibi ─ öfkesini açığa 

vurmaktadır. Bu çerçevede Thrash Metal parçaları 1980’lerin başından itibaren 

toplumların küresel ve mikro düzeyde yaşadıkları “yakıcı” sorunlara değinmeye 

başlamıştır. Bunların başında küresel ısınma, toplumlarda baş gösteren siyasi ve 

ahlaki yozlaşma ve madde bağımlılığı gibi konular gelmektedir (Buckland, 2016, s. 

145-154). “Batı”nın piyasa-devlet-medya üçgeninde tamamen asimile olmak 



36 
 

istemeyen alt-kültürler, kendilerine has bir anlam dünyası inşa etmek için Thrash 

Metal’le ürettikleri anlatılara başvurmaktadırlar. Bu bağlamda bir alt-kültürün 

temsilcisi en olan Thrash Metal egemen düzenin araçlarıyla inşa edilen ekonomik 

sistemin yanı sıra siyasal ve toplumsal anlam-değer dünyasını ─ sembolik bağlamda 

şiddetli ve hızlı davul vurguları ile düşük elektro ya da bas gitar riffleri ile ─ 

eleştirmektedir (Abrams ve Jenkins, 2013, s. 42, 203). Thrash Metal’in bilindik 

tınıları ve (genelde) uzun saç, blucin, şort, tişörti gibi alt-kültürel kıyafetler bir arada 

örülmüştür de.  

2.7 Güç İlişkileri Bağlamında Thrash Metal’in Anlatılar Üreten 

Öncü İki Grubu: Metalica ve Megadeth 

Thrash Metal’in en çok dinlenen ve akımın öncü gruplarından biri olan 

Metallica 20. yüzyılın sosyo-kültürel, sosyo-ekonomik ve sosyo-politik yansımalarını 

açık biçimde albüm kapaklarına taşımıştır. 1981 yılında ABD’de kurulan bu heavy 

metal grubu, döneminin tarihsel sorunlarından alkol bağımlılığı, fiziksel şiddet, 

sosyal adaletsizlik, militarizmin ve dini baskıların yükselişini albüm kapaklarında 

tasvir etmeyi başarmıştır (Irwin, 2007, s. 1-199).  Malcolm Dome ve Mick Wall’a 

(2005) göre bugün Metallica grubunun üyeleri davulcu Lars Ulrich, gitarist ve 

vokalist James Hetfield, gitarist Kirk Hammett ve bas gitarist Robert Trujillo’dur. 

Metallica ilk kurulduğunda bas gitarist Cliff Burton bulunmaktaydı. Burton 1980’li 

yıllarda yaşanan bir otobüs kazasında yaşamını yitirmiştir (Dome ve Wall, 2005, s. 

50). Grubun albüm çalışmalarına tekrar dönüldüğünde vokalist James Hetfield 

çıkardıkları albümlerin birçoğunda otoriter siyasi ve dini yapılanmaları eleştirmek 

maksadıyla zararlı madde kullanımını ön plana almıştır. Hetfield burada egemen 

sınıfa itirazda bulunmak için bir eleştiri geliştirir. William Irwin’in Metallica and 

Philosophy: A Crash Course of Brain Surgery adlı eserinde birçok yazar 



37 
 

Metallica’nın ürettiği besteleri dönemin politik baskıcı tavırlarından ve üretim 

ilişkilerinden soyut bir şekilde ele almaya kalkışmıştır. Buna karşın Metallica albüm 

kapaklarının birçoğunda Hristiyan ahlakının dogmatik tavırlarını, militarist 

şovenizmi, sosyal adaletsizlikleri ve egemen sınıfların toplum içerisinde yarattığı 

ekonomik eşitsizliği albüm kapaklarında çarpıcı biçimde kurgulamıştır (Irwin, 2007, 

s. 1,199). Bu nedenle çalışmada incelenecek olan üç Metallica albüm kapağı da 

kişisel çalışmalar gibi gözükse de önemli küresel sorunlarla cebelleşen görsellerdir 

ve grubun eleştirel tavrını yansıtırlar. 

1980’lerin bir başka Thrash ekibi Megadeth ise Metallica’dan kovulan gitarist 

David Mustaine’in kurduğu bir gruptur. Mustaine’in gruptan kovulma sebebi 

Metallica’nın Kill ‘Em All albümünün kayıt süreci boyunca grup menajeri Johnny 

Zula’yla yaşadığı çatışmadır. Bu çatışmanın sonucunda Zula onun gruptan atılmasını 

ister. Zula Mustaine’in gruptan atılması içinsebep olarak ise Mustaine’in yeteneksiz 

bir gitarist olarak gösterir (Dome ve Wall, 2005, s. 7-10).  Bunun üzerine, gruptan 

kovulan, Mustaine kendini ispat etmek için basçı David Ellefson ile birlikte 

Megadeth’i kurarlar.  

Megadeth’in albüm kapakları ve parçaları dönemin tüm dünyayı etkileyen 

siyasal ve askeri müdahalelerin yarattığı bunalımları işlemektedir. Grup “beyaz 

“Batılıların” sebep olduğu sorunları hicvetmek maksadıyla bir eleştiri biçimi olarak 

takım elbiseli ve gözleri metal bir bantla kapalı iskelet adam figürünü albüm 

kapaklarına taşır. Bu figürde egemenlerin bir tahakküm mekanizması olarak 

tasarladığı ‘modern’ bürokrasinin aslında dünyaya ne kadar yabancı kalındığı tasvir 

edilmeye çalışılmıştır. Grubun vokalisti Mustaine “Vic Rattlehead” (bu noktadan 

itibaren Vic) adını taktıkları bu maskotun romancı, aktivist ve şarkıcı Joan Baez’in 

“barış satışı” diye eleştirdiği romandan ilham aldıkları fikirlerden teşekkül edildiğini 



38 
 

dile getirir (Gunatilaka, 2010). Mustaine, Spider-Man gibi popüler çizgi roman 

karakterlerinin aksine Vic’in Venom ve The Punisher gibi bir anti-kahraman olarak 

tasarladıklarını söylemiştir (Gunatilaka, 2010). Anti-kahramanlar dönemsel olarak 

medyada “ödipalleşmiş temsiliyeti” göstermektedir (Goodchild, 2005). Ve Deleuze 

ve Guattari’nin “ödipalleşmiş temsiliyet” fikri bir kez daha burada ortaya 

çıkmaktadır (Goodchild, 2005, s. 171-176). Vic burada sermaye düzeninin hem faili 

hem de kurbanıdır. Çünkü “ödipalleşmiş temsiliyet” kapitalin hem meşrulaştırmış 

olduğu hem de yasakladığı arzuları bir arada bulundurmaktadır (Goodchild, 2005, s. 

171-176). Grubun “maskotu” bu figür “tehlikeli sınıfların” yani bürokratların giyim 

tarzını taklit etmektedir (Jenks, 2005, s. 72-75). Bir başka açıdan Vic, ‘modernist’ 

“Batı”-merkezcilik yüzünden deliren bir fail ve kurbandır. Vic bu “Batı”-merkezci 

sömürü karşısında tepki olarak gözlerini “öfke” ve “nefretle” kapatmaktadır. Vic, 

Antik Yunanlı büyük tragedya yazarı Sofokles’in meşhur eseri olan Kral Oedipus’un 

ana karakteri benzetilebilir. Oedipus ve Vic’in ortak kaderikendisine felaket 

getirecek geleceği görmezden gelme istekleri noktasında birleşmektedir. Karanlık 

gelecek yaklaştığında Vic gözlerini─ Oedipus gibi kaşıkla oymak istermiş gibi ─ 

örtmek ister. Burada Vic ve Oedipus arasındaki fark Oedipus’ün aksine Vic’in 

yaklaşan felaketten haberdar olmasıdır (Tello, 2012, s. 13). Deleuze ve Guattari’nin 

kapitalizme uyarladığı ödipal düşünceye göre, sistem bir yandan tarzları ve arzuları 

denetlerken diğer taraftan ise kötücül arzuların ortaya çıkmasına hizmet etmektedir. 

Öyle ki Deleuze ve Guattari Oedipus’a karşı çıkar (Goodchild, 2005, s. 198-205). 

Deleuze ve Guattari’den hareketle, Megadeth dört albüm kapağının özellikle 

üçündeki Vic’in “ödipalleşmiş temsiliyeti” konu alınacaktır.  

 



39 
 

Bölüm 3 

YÖNTEM 

Yapılan çalışmada nitel yöntem kullanılmıştır. Nitel yöntem metin ve 

imgelerin yorumlamasına dayanır. John Ward Creswell’e (2017) göre nitel araştırma 

yöntemi tarih boyunca birçok felsefi dünya görüşüyle açıklanmıştır (Creswell, 2017, 

ss.183-213). Bu anlamda nitel yöntem Thrash Metal’in içerdiği toplumsal ve siyasal 

güç ilişkilerini açımlamada yardımcı olacaktır. 

3.1 Araştırma Modeli 

Nitel yöntem içerisinde birçok çalışma deseni barındırmaktadır. Bunlar 

arasında etnografi, anlatı, durum çalışması, kuram oluşturma ve fenomenoloji 

bulunmaktadır. Nitel yöntem psikoloji, antropoloji ve sosyoloji gibi alanlardan 

beslenmektedir (Creswell, 2017, ss.183-213). Bu nedenle çalışmada Thrash Metal ve 

onun temsilcileri olan Metallica ve Megadeth’in albüm kapakları şarkı sözler ve 

albümlerin desteklenerek psikolojik, sosyolojik ve ideolojik arka planları ile diyalog 

içerisinde irdelenmektedir. Metallica ve Megadeth’in albüm kapakları ve parçalarının 

psikolojik, sosyolojik ve ideolojik arka planının yorumlanması için çalışmanın 

önceki bölümlerinde bahsedilen göstergebilime başvurulacaktır. Bu nedenle 

çalışmada incelenen görseller göstergebilimsel açıdan ele alınmıştır.  

En genel anlamda göstergebilim, çevremizde var olan nesnelerin insan zihni 

üzerinde dilbilimsel olarak yarattığı işaretler sistemidir (Fiske, 2003, ss.61-63). 

Göstergebilim, yaşadığımız dünyada gözlemlediğimiz olguları kelimeler, işaretler ve 

nesneler olarak yorumlayan bir bilim dalıdır. Günlük hayatta kullandığımız jestler, 



40 
 

mimikler, trafik ışıkları, konuştuğumuz dil, kullanılan alfabe türü, binaların mimari 

yapısı, kullanılan banknot gibi insan üzerinde anlamlı çağrışım uyandıracak dizgeler 

sistemi olarak görülmektedir (Fiske, 2003, ss.61-63).  

3.2 Veri Oluşturma 

Çalışmada verilerin oluşturulabilmesi adına grup görsellerinden yararlanıldı. 

Ayrıca çeşitli internet sitelerinden görsel metinler kullanıldı ve bu metinlerin analizi 

yapıldı. Analiz için müracaat edilen internet siteleri arasında Recording Industry 

Association of America (RIAA) ve https://metalkingdom.net siteleri bulunmaktadır. 

3.3 Örneklem Olarak Albüm Kapakları 

Araştırmada 1980’li ile 1990’lı yıllar arasında popüler olan ve çok satan 

Megadeth ve Metallica gruplarının Thrash Metal kategorisinde ürettiği yedi albüm 

kapağı incelendi. Çalışmada incelenen görsel örnekler 20. yüzyılın son çeyreğinde 

meydana gelen politik, sosyo-ekonomik ve sosyo-kültürel olayların eleştirisini yoğun 

olarak içerisinde barındırmasından dolayı seçilmişlerdir.  

3.4 Veri Analizi 

Çalışmada yukarıda bahsedilen anlatıları açıklamak adına veri analizi olarak 

Roland Barthes’ın gösteren-gösterilen, düz anlam-yan anlam gibi göstergebilimsel 

terimleri ve yine Barthes’ın studium-punctum kavramlarından faydalanıldı. Çünkü 

üretilen parçalarla birlikte ortaya konan albüm kapakları Barthes’ın fotografik 

‘studium’ kavramıyla açıklanabilir. Barthes (2016) bir fotoğrafın, içerisinde birçok 

tarihsel ve duygulanımsal ayrıntıyı belirtir. Barthes’ın (2016) gözünde “studium” bir 

fotoğrafı çekenin fotoğrafı izleyecek olanlara sunduğu kültürel, politik ve ahlaki arka 

plandır. Fotoğrafçı kendi kültürel, toplumsal ve sınıfsal arka planını izleyenlere 

aktarmaktadır. Barthes için (2016) ‘studium’ fotoğrafı izleyen kişiye bir toplumun 

kültürel ve politik bağlamını sunmaktadır. Barthes’a (2016) göre içerisinde ‘studium’ 



41 
 

barındıran fotoğraflar insan arzusunu sadece entelektüel bağlamda cezbetmektedir 

(Barthes, 2016, ss.39-42). Yine Barthes’a (2016) göre fotoğraflarda anlam 

veremediğimiz, duygusal olarak bizi yıkıp geçen diğer bir kavram ise ‘punctum’dur. 

Barthes punctum’u dile getirmek için kafamızı delip geçen, kafamızda saplanıp kalan 

bir imgesel öğenin varlığından bahseder. Punctum, Barthes’ın bakış açısından, insan 

imgeleminde adeta canlı bir şeydir. Barthes punctum’un fotoğrafı izleyen kişi 

üzerinde duygulanımsal çağrışımlar yaratan bir ‘ayrıntı’ olduğuna da değinir 

(Barthes, 2016, ss.40, 57, 58, 113). Bu anlamda Barthes (2016) ‘punctum’u insanı 

bunalıma sokan kişisel ve duygusal bir olgu olarak ele alır. Barthes, fotoğrafın 

herhangi bir kısmında ortaya çıkan bir nesneyi ya da fotoğrafta insanın yüzünde 

bulunan bir ayrıntıyı ‘punctum’a örnek gösterir (Barthes, 2016). Barthes’a (2016) 

göre punctum fotoğrafta nostalji duygusunu yaratarak kişiye ait geçmiş anıları 

canlandırır. Punctum, kişiye olumlu ve olumsuz hatıraları şimdiki zamana göre 

yorumlanmasını sağlar. Bu noktada Barthes punctum ile fiilen bir daha asla veya 

tekrar yaşanmayacak biricik olayların fotoğrafta sembolik olarakcanımızı yaktığını 

söylemektedir (Barthes, 2016, ss.40, 57, 58, 113). Bunun yanında Roland Barthes’ın 

bu minval üzere geliştirdiği göstergebilim ve fotografik inceleme teknikleri alt-

kültürel grupların neyi hedef tahtasına oturttuğunu göstermek açısından okuyuculara 

yardımcı olmaktadır. Burada Barthes’ın fotografik incelemeleri söz konusu görsel 

tasarımları da içine alacak şekilde genişletilmiştir. Barthes’ın Göstergebilimsel 

Serüven’inde bahsettiği “gösteren” ve “gösterilen” ve göstergenin diğer isimleri olan 

“dizim” ve “dizge”, “düz anlam” ve yan anlam” gibi bilimsel terimler de çalışmaya 

katılmıştır (Barthes, 2021, ss.44-91). 

Lévi-Strauss’a (2013) göre ise bir görsel metin sevinç ve üzüntü, öfke ve 

metanet, iyi ve kötü gibi ikili zıt duyguları da aynı anda kendi içerisinde 



42 
 

barınabilmektedir. Bu nedenle Fransız antropolog Lévi-Strauss’un paradigmatik 

semiyotik analizi de alt-kültürlerin anlatılarının ve anlam dünyasının belirlenmesi 

adına kullanılmıştır. Çalışmada Barthes ve Lévi-Strauss’un yöntemleri seçilme 

nedeni ise Metallica ve Megadeth albüm kapaklarında eleştirilen hâkim normların 

yarattığı zıtlıkları ön plana çıkarmaya çalışmalarıdır. 

Barthes’ın ve Lévi-Strauss’un çalışmalarının yanı sıra Julia Kristeva’nın 

‘metinlerarasılık’ kavramı da albüm kapaklarının hangi arka plana vurgu yaptığını 

incelemek açısından çalışmada kullanılmıştır. Julia Kristeva’ya (2019) göre 

toplumlar ve kültürler içerisinde üretilen metinler “gösterge-çözüm” olarak 

nitelendirilir. Kristeva metinleri üreten ve üretilen olarak ikiye ayırmaktadır. Kristeva 

(2019) tarih boyunca okuyucu ve yazar arasında süregelen metin alışverişini 

toplumlar arasındaki kültür alışverişine bağlamaktadır. Kristeva bunu 

“metinlerarasılık” olarak tanımlamaktadır (Rifat, 2019, s.142-144). 

 

 

 

 

 



43 
 

Bölüm 4 

GÖSTERGEBİLİMSEL İNCELEME 

4.1 Metallica ve Kill Them All Albümü 

 
Görsel 1: Metallica’nın 1983 yılında piyasaya sürdüğü Kill Them All albüm kapağı, 

https://www.metalkingdom.net/album/cover/2018/02/6/319-Metallica-Kill-Em-
All.jpg, (15 Mart 2023). 

Research Industry Associaton of America (RIAA) verilerine göre grup 

tarihinin mihenk taşı kabul edilen Kill Them All üç milyondan fazla sertifikalanmış 

ve üç kez de Multi-Platinum ödülü kazanmıştır (Eagles, 2018). Fotoğrafta yer alan 

gösteren unsurları, bir çekiç, arka planda onu tutan bir insan eli gölgesi ve çerçevenin 

sol bölümünde dağınık biçimde süzülen kan lekeleridir. Albüm kapağının 



44 
 

oluşturulma sürecinde albümün arka planına Malcolm Dome ve Mick Wall’ın 

gözünden bakılacak olunursa Metallica ilk albümlerine önceden “Metal Up Your 

Ass” adını vererek albümü piyasa sürmek istemiş ancak şirket menajeri John Zazula 

buna izin vermemiştir (Dome ve Wall, 2005, ss.7-10). Yaşanan tartışmaların 

ardından grubun vokalisti Hetfield, albümü çıkaran şirket ortaklarının yaptıkları 

müdahalesine öfkelendiğini dile getirmiştir. Şirket ortaklarıyla yaşanan kriz sonrası 

ise grup hâkim sınıfa karşı tepkisini ortaya koymak için albüm ismini Kill Them All 

olarak değiştirmiştir. Albüm kapağına dönülecek olunursa, Metallica görseli 

tasarlarken ilk başlarda kapağın içeriğine tuvalet klozeti ve eli palalı bir el görseli 

koymak istemiş, ancak menajere olan öfkeleri daha ağır bastığı için kan lekelerini 

görsele koymayı tercih etmişlerdir (Dome ve Wall, 2005, ss.7-10). Mesele literatür 

alt-yapısına bağlanacak olunursa söz konusu şirketin isim haklarına kâr 

amaçlımüdahalesi önceki sayfalarda da sözünü ettiğimiz egemen sınıfların alt-

kültürle kurduğu sembolik tahakküm ilişkisidir. Burada egemen sınıf aracılarına 

doğrultulan öfke fotoğrafta Barthes’in (2016) ‘studium’ olarak nitelediği özelliktir. 

Yani bir fotoğraf olarak albüm kapağının ‘studium’u, kültürel, politik ve toplumsal 

açıdan ‘Batı’daki egemenlere karşı duyulan nefrettir. Metallica’nın çekiç ve kan 

gösterenlerini bir arada kullanması egemenlere ve şirket müdahalesinekarşı duyulan 

öfkenin ifadesidir. Öte yandan, Metallica’nın tasarladığı görsel betimlemenin 

‘gösterileni’ Albert Camus’un (2020) deyimiyle ‘yaşama umutsuzluğu’ ile birlikte 

gelişen ‘yaşama aşkı’dır. Camus’un geliştirdiği absürdizm kavramı, Metallica’nın 

albüm kapağında kendisini göstermektedir. Metallica bu albüm kapağında, ölüm ve 

yaşam kavramlarını, Camus’den yola çıkılarak, birbirinden ayrı tutamamaktadır 

(Camus, 2020). Bu nedenle Metallica, market kapitalizminin albüm üzerinde 

yarattığı ‘absürd’ engellere karşın şirkete duyduklarıisyanı Camus’un dile getirdiği 



45 
 

umutsuz hislerle ifade etmeye çalışmaktadır. Grup, Camus’un ‘yaşama aşkı’ diye 

vurguladığı hâkim sınıfa yönelik bastırılmış isyankâr hisleri ifade etmek için Kill 

Them All (Hepsini öldürün) sloganını kapaklarına taşımıştır.  

Çalışmanın önceki bölümlerinde de değinildiği üzere Barthes (2021), 

yaşadığımız dünyada var olan somut nesnelerin ve olguların kullandığımız dilde 

yalın halde adlandırılmasına “düz anlam” demektedir (Barthes, 2021, ss.84-87). 

Barthes (2021) benzer şekilde nesnelerin birbiri arasındaki adlandırılma 

kombinasyonuna değinmek için “dizim” ifadesini kullanmaktadır (Barthes, 2021, ss. 

65-71). Barthes (2021) bir cümleyi oluşturan kelimeleri “dizim” olarak 

adlandırmaktadır. Barthes (2021) bir görsel içerisinde kullanılan nesnelerin de tıpkı 

bir cümleyi oluşturan kelimeler gibi bir kompozisyon oluşturduğundan 

bahsetmektedir. Barthes’ın (2021) yan anlam kastı ise nesnelerin bir dilde birden 

fazla farklı anlama denk gelebileceği mecazi ifadelerden oluşmasıdır (Barthes, 2021, 

ss.84-87). Burada Barthes’ın (2021) “dizim” kavramından yola çıkılırsa resim 

içerisinde beliren ‘düz anlamlı’ gibi beliren nesneler yani çekiç, insan eli ve kan 

lekelerinin, ‘yan anlamsal’ açıdan otoritenin düzenbazlığına karşın varoluşsal yıkım, 

isyan ve başkaldırı unsurlarını içerisinde barındırdığı kolaylıkla göze çarpar. Benzer 

şekilde Deleuze ve Guattari’nin bahsettiği yasaklı arzulardan biri olan öfkenin ‘haklı’ 

dışa vurumu da bu albüm kapağında eldeki çekiç ve kan lekeleriyle görülmektedir. 

Deleuze ve Guattari’den (2005) yola çıkılacak olunursa Metallica’nın bu albüm 

kapağında sanatsal olarak arzularını öfkeli biçimde ‘erke’ yansıtttığı aşikârdır. Bu 

bağlamda Metallica’nın albüm kapağında vermek istediği mesajyaşama, ölüme ve 

tahakküme karşı arzunun ve özgürlüğün isyan biçimidir (Goodchild, 2005, ss.198-

205).  



46 
 

 Resmin alt kısmında yer alan Kill Them All ifadesi ise Barthes’ın (2021) 

deyişiyle, dil içerisinde bulunan sözün “eğretileme” unsuruna işaret etmektedir. 

Eğretileme dil içerisinde bulunan ve belirli bir kültürel topluluk tarafından 

oluşturulan mecazi söz oyunlarıdır (Barthes, 2021, s.63). Kill Them All ifadesi bu 

açıdan alt-kültürün kendi içerisinde maddi ve toplumsal pratikleri belirleyen egemen 

sınıflara karşı geliştirdiği çatışmacı bir dizimin belirtilerini sunmaktadır. 

Eğretilemeye örnek olarak Metallica, Kill Them All albümündeki parçalarda ‘Batı’-

merkezci sömürgeci dile tepki olarak çeşitli atıflarda bulunmuştur. Örneğin ‘The 

Four Horsemen’ (Dört Atlı) parçası “Batılı” ‘beyaz’ sömürgecilerin geçmişte dini 

tahakküm kurmak istediklerinden bahseder. Bu bağlamda parçada “Batılı” 

sömürgecilerin dini yayılım adına atlar üzerinde öteki kültürlere karşı katliam 

giriştiklerine değinilir. Albümün diğer bir parçası olan ‘Seek and Destroy’da (Bul ve 

Yok Et) ise “Batılıların” kültürel, politik ve toplumsal ‘sömürge’ adına yeni topraklar 

arayışını anlatır. Albümde yer alan ‘The Four Horsemen’ parçasına tekrar dönülecek 

olunursa Kristeva’nın (2019) metinlerarasılık kavramından yola çıkılarak parçanın   

Hristiyanlık’ta geçen “mahşerin dört atlısına” yapılan birer gönderme olduğu 

anlaşılmaktadır. Mahşerin Dört Atlısı burada beyaz “Batılı” sömürgecilikle 

özdeşleşmiştir ve emperyal bir nitelik taşımaktadır (Ingham, 2009, ss.36-46). 

Görselde çekici tutan el ve parmakların net bir şekilde kapağa yansıtılmaması 

ise ‘punctum’u oluşturmaktadır. Kişisel olarak elin parmaklarının görünümü bireyde 

geri döndürülemez zamanın yol açtığı duygulanımı ve bu duygulanımın tetiklediği 

isyanı çağrıştırmaktadır. Elin parmakları bu anlamda sembolik olarak “lümpen 

proleterya”nın dönemsel karamsarlığını ve karamsarlığa dairisyanı yansıtmaktadır 

(Jenks, 2005, ss. 72-75). Başka bir açıdan net görünüme sahip olmayan el, tarihte 

süregelen hak ve özgürlük arayışı bağlamında alt-kültürel isyanların tam olarak 



47 
 

gerçekleşmediğini yani anlam üzerinde mücadelenin süregelen bir “müzakereli” 

mücadele süreci olduğunu da bize göstermektedir (Türkoğlu, 2015, ss. 83-87).  

Tablo 1: Metallica’nın Kill Them All albümünde yer alan ikili zıtlıklar. 
Yaşam 

Yaşama içgüdüsünü ve geçim derdinin, 

yani hayata tutunma mücadelesinin 

yarattığı sıkıntıların yol açtığı öfkeyi 

göstermek için çekiç kullanılmıştır 

(Dome ve Wall, 2005, ss.117-10). 

Ölüm 

Ölüm korkusunu şirkete ve menajere 

yansıtmak için kapakta kan 

kullanılmıştır (Dome ve Wall, 2005, 

ss.7-10). 

Egemen Kültür 

Egemen kültürün, Marksist tabirle kâr 

hırsı ile, grubun seçtiği albüm ismini 

kabul etmemesi ve bunun üzerine çekiç 

ve kan imgeleminin bir tehdit unsuru 

olarak albüm kapağında kullanılması. 

Grubun öfkesi sonucunda “Onların 

hepsini öldürmek” (Kill Them All) 

sloganı, albüm kapağında yer almıştır 

(Dome ve Wall, 2005, ss. 7-10). 

Alt Kültür 

Arka planda çekici tutan elin gölge ile 

bütünleşmesi Metallica’nın alt-kültürel 

davranış normlarını kodlama arayışında 

olduğunun bir göstergesidir. Eldeki 

çekiç imgesi bu anlamda alt-kültürel 

öfkenin dışa vurumunu simgelemektedir 

(Dome ve Wall, 2005, ss. 7-10). 

Umutsuzluk 

Kan ve çekiç yıkıp dökme ile 

özdeşleştirildi. Burada karamsar bir 

isyan tablosu umutsuzca ifade edilmiştir 

(Dome ve Wall, 2005, ss.7-10). 

Umut 

Elde tutulan çekiç sembolik anlamda alt-

kültürlerin egemen kültürlere karşı 

girişilen mücadeleki umut izlerini 

taşımaktadır (Dome ve Wall, 2005, ss.7-



48 
 

10). 

Savaş 

Egemen kültürün kâr dürtüsü için 

kurduğu düzenden memnun olmayan 

“lümpen proleteryaların” egemen kültüre 

karşı şiddet dürtülerinin canlanması ve 

bunun sonucunda egemen kültüre açılan 

sembolik savaşı gösterilmektedir (Jenks, 

2005, ss.72-75). 

Barış 

Alt-kültürün, egemen kültürle piyasada 

mücadele halinde olduğu ve alt-kültürün 

egemen kültürün yarattığı düzenden 

farklı “yeni” bir barışçıl düzen 

arayışında olduğunu gösterilmektedir 

(Dome ve Wall, 2005, ss.7-10). 

Nefret 

Muktedir kesime karşı düzen 

karşıtlarında uyanan nefret duygusu 

gösterilmektedir (Dome ve Wall, 2005, 

ss.7-10). 

Sevgi 

Muktedir kesimin düzen karşıtlarına 

duyduğu korku yüzünden uzlaşmaya 

yanaşmasına duyulan hürmet 

gösterilmektedir (Dome ve Wall, 2005, 

ss.7-10). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

4.2 Metallica ve Master of Puppets Albümü 

 
Görsel 2: Metallica’nın 1986 yılında piyasaya sürdüğü Master of Puppets albüm 

kapağı, 
https://www.metalkingdom.net/album/cover/2018/02/6/317-Metallica-Master-of-

Puppets.jpg, (15 Mart 2023). 

RIAA verilerine göre altı milyondan fazla sertifikalanan albüm, altı kez de 

Multi-Platinum ödülü kazanmıştır (Eagles, 2018). Fotoğrafta ilk göze çarpan 

gösteren, ‘düz anlam’ ya da dizilen durumunda olan nesneler, mezarlık içerisinde yer 

alan Haç şeklindeki mezar taşları ve bir mezar taşı üzerinde duran asker kaskıdır. 

Fotoğrafta ikincil göze çarpan nesneler ise toprak ve çimenler, mezarların üstünde 

yer alan ipler, gün batımı karanlığı ve ufukta yer alan dağlardır. Görselin en çarpıcı 

noktası ise görselin üst köşelerinde yer alan iki elin parmaklarıdır. Burada nesneler 

düz ve yalın anlamda kullanılmıştır. Burada ‘yan anlam’ olarak nitelendirilebilecek 

can alıcı öğeler ise ölüm, militarizm, dini inançların dayattığı ‘egemen anlatılar’ ve 

‘Tanrısal olanın’ aşağıdaki fani dünyayı yukarıdan yani bu dünyanın dışından 

seyridir. Hetfield (2007) ise, çıkarılan albümün ana temasını artan alkol ve 



50 
 

uyuşturucu bağımlılığına karşı kamuoyunda dikkat çekmek için oluşturduklarını dile 

getirmiştir. Nitekim, Metallica albümün ana parçası olan ‘Master of Puppets’ 

parçasında alkol ve uyuşturucunun bireyleri nasıl pasif ve itaatkâr kıldığını dile 

getirmektedir. Parçada geçen “Obey your master!” (Efendine itaat et!) nakaratı ise 

alkol ve uyuşturucu bağımlılığına yapılan bir vurgudur (Irwin, 2007, ss.29-40). 

Deleuze ve Guattari’ye (2005) göre bireyler arzunun siyasal ve toplumsal “erk”ine 

kapitalist sistem içerisindeki emtiaların yeniden-üretimi ve tüketiminde 

deneyimlemektedir. Buna göre sistemde bireylerin arzuları sürekli üretilen ve 

tüketilen alkol ve uyuşturucular sayesinde siyasal ve toplumsal olarak kontrol altına 

alınmaktadır. Deleuze ve Guattari’ye (2005) göre emtialar sistemde özne konumuna 

gelirken, insanlar tüketimi ve yeniden-üretimi kolaylaştıracak salt birer pasif nesne 

konumuna dönüşmektedir. Deleuze ve Guattari (2005) kapitalizmin emtialar 

aracılığıyla öznelerin duyusal algısının değiştirdiğini söylemektedir. Kapitalizm 

ürettiği ve dağıttığı emtia aracılığıyla bireylerin arzusunu onlara geçici hazlara tabi 

kılarak kurdurtur ve bu sayede sistemin bekası için gerekli tahakküm ve rızası 

sağlanmış olur (Goodchild, 2005, s. 13-26). Metallica’nın ‘Battery’ adlı parçasında 

da egemenlerin tahakküm mekanizmalarına dayanamayan ve bu yüzden cinnet 

getiren alkol ve uyuşturucu bağımlıları ve kurbanları anlatılır. Burada Hetfield’ın 

(2009) gitar ‘riffleri’ cinnet deneyimini sembolize etmektedir. Battery parçasının 

nakaratı “Lunacy has found me, cannot kill the battery” (Çılgınlık gelip beni buldu, 

bataryayı öldüremiyorum) “sözdizimsel” açıdan betimlenen cinnete bir örnektir 

(Ingham, 2009, ss.62-65). Metallica’nın bu albümdeki yaklaşımı 20. yüzyılın 

Avusturyalı yazarı Leo Perutz’un (2020) Şeytan Tozu adlı edebi yapıtını 

hatırlatmaktadır (Perutz, 2020). Romanda ana karakterin, sevdiği kadın uğruna, bir 

düşmanla giriştiği tehlikeli bir deney ele alınmaktadır. Bu deneyde insanlar bir tozla 



51 
 

pasifize edilmeye çalışılarak imparatorluk kurulmak istenmektedir. Ancak girişilen 

deney ters teper ve yanlış karışımlar sonucu imparatorluğa itaat eden bireyler yerine 

imparatorluğa başkaldıran bireyler türemektedir (Perutz, 2020). Kapakta ‘studium’ 

olarak kullanılan ‘şeytan tozu’ 20. yüzyılın egemenlerinin zararlı emtialar ile alt-

kültürleri hem fail hem kurban kılmasıdır. Egemen kültür bu bağlamda alkol ve 

uyuşturucu ile potansiyel askerler yaratıp onu kendi “Batılı” dini inancına göre 

gömmektedir. 

  ‘Punctum’ olarak köşede bulunan asker şapkası ise alkol ve uyuşturucuya 

kurban giden sistem askerlerine karşı kişisel birhüzün uyandırmaktadır. Romandaki 

tozun uyandırıcı etkisinin aksine, tozun uyutucu olduğu varsayılırsa, Metallica’nın da 

bu kapaktaki vermek istediği mesaj daha net anlaşılır. Metallica burada bireyleri 

kişisel alkol bağımlılığına karşı uyarmaktadır.  Alkol zararlı bir ürün veya toz olarak 

sistematik itaatkârlık üretmektedir. Şeytan Tozu olumsuz anlamda burada alkol veya 

uyuşturucudur. Bu ‘toz’ alt-kültürel baş kaldırı biçimini ‘ideolojik’ olarak tersten 

yani sistemin lehine tetiklemektedir. Aşağıdaki tabloda da görüldüğü üzere albümde 

inanç ve inançsızlık, ‘Doğu’ ve ‘Batı’, savaş ve barış, yaşam ve ölüm ile itaat ve 

başkaldırı kavramları gibiikili zıtlıklar kullanılmaktadır. 

Tablo 2: Metallica’nın Master of Puppets albümünde yer alan ikili zıtlıklar. 
İnanç 

Bir inanç biçimi olarak alkol ve 

uyuşturucunun “Haç” ile sembolize 

edilmiştir (Ingham, 2009, ss.62-65). 

İnançsızlık 

Alkol ve uyuşturucuyla inanca 

sığınmadan yaşamını mahveden alt-

kültürlerin sömürgecinin “Haç”ı ile 

gömülmesi gösteriliyor (Ingham, 2009, 

ss.62-65). 



52 
 

Kurban 

Alkol ve uyuşturucunun etkisine yenik 

düşen alt-kültürlerin egemenlerin 

iplerinden tutulup kontrol edilen 

kuklalar, yani kurbanlar olarak 

sunuldukları mesajı “Master of Puppets” 

başlığıyla anlatılıyor (Ingham, 2009, 

ss.62-65). 

Fail 

Alkol ve uyuşturucu tüketen alt-

kültürlerin suça ve cinayete meyilli 

olması. Ayrıca sistemin onları 

paradoksal olarak hem faile hem de 

kurbana dönüştürdüğü “Master of 

Puppets” başlığıyla anlatılıyor (Ingham, 

2009, ss.62-65). 

Savaş 

Bir gösteren olarak asker kaskı ve “Haç” 

sembolü, egemenlerin zararlı maddelerle 

alt tabakalardan savaş suçlusu yaratmak 

istediğini ortaya koymaktadır (Ingham, 

2009, ss.62-65). 

Barış 

Bir gösteren olarak asker kaskı ve “Haç” 

egemenlerin zararlı maddeler kullanan 

alt tabakalar için barışın sadece ölüm 

sayesinde geleceğimesajını vermektedir 

(Ingham, 2009, ss.62-65). 

Yaşam 

Albüm kapağı üzerinde yer alan eller ve 

altındaki ipler sistem “egemenlerin” 

kontrolü altında olduğunu ve yaşamların 

muktedirlerin “elinde” olduğunu 

göstermektedir (Ingham, 2009, ss.62-

65). 

Ölüm 

Ölümün ipler ve ellerle egemenlerin 

kontrolünde olduğu, zararlı madde 

kullanımı yüzünden insanların 

potansiyel olarak neye dönüşebileceği ve 

nasıl gömüleceği asker kaskı ve “Haç” 

figürü ile gösterilmektedir (Ingham, 

2009, ss.62-65). 

İtaat 

Görselin üzerine yer alan eller, ipler 

asker kaskı ve Haç sembolleriyle dolu 

İtaatsizlik 

Görselin alt kısmında bulunan “Master 

of Puppets” (Kuklaların Efendisi) başlığı 



53 
 

mezarlık egemenlerin yarattığı itaatkâr 

kukla düzeninin küresel ölçekteki 

tezahürünü özetlemektedir (Ingham, 

2009, ss.62-65). 

egemenlerin sunduğu zararlı 

alışkanlıklara karşı dikkatli edilmesini ve 

boyun eğilmemesini vurgular (Ingham, 

2009, ss.62-65). 

 

4.3 Metallica ve …And Justice For All Albümü 

 
Görsel 3: Metallica’nın 1988 yılında çıkardığı …And Justice For All albüm kapağı, 
https://www.metalkingdom.net/album/cover/2018/02/6/316-Metallica-And-Justice-

for-All.jpg, (15 Mart 2023). 

RIAA verilerine görealbüm sekiz milyondan fazla sertifikalanarak tam sekiz 

kez Multi-Platinum ödülü kazanmıştır (Eagles, 2018). Görselde açık halde bulunan 

ve gösteren veya düz anlam niteliği taşıyan objeler arasında kılıç, kırık terazi, 

teraziden etrafa saçılan Amerikan Dolarları, halatlar ve gözleri örtülmüş adalet 

sembolü bir kadın bulunmaktadır. Burada izleyicilere Adalet ve Hak Tanrıçası 



54 
 

Themis ‘gösterilmektedir’. Yunan Mitolojisinde yer alan Themis aynı zamanda 

Zeus’un ikinci eşidir (Küçükkayalar, 2012, ss.19-20). Themis’in etrafı bazı objelerle 

(para, halatlar) kuşatılmıştır. Albüm kapağında yan anlam olarak anlatılmak istenen 

Themis’in, dolayısıyla da adaletin sembolik yıkımıdır. Uranos ve Gaia’nın 

çocuklarından Themis’in çaresiz bir şekilde yansıtıldığı bu görsel, Barthes’ın 

“studium” kavramıyla değerlendirilecek olunursa, Antik Yunan’dan ‘modern’ 

çağlara kadar hak, hukuk ve adalet kavramlarının artık sadece egemen kesimin 

ideolojik ve maddi çıkarlarıyla beraber yozlaştığını resmetmektedir (Barthes, 2021; 

Küçükkayalar, 2012). Tanrılar katı “Olimpos” ile sıradan halk arasında yaşanan 

çatışmaları düzene sokan Themis (2012), “modern” kapitalist düzene uyarlandığında 

düzeni ve adaleti sağlama işlevini artık yitirmiştir (Küçükkayalar, 2012, ss.19-20). 

Metallica bu bağlamda albümü Amerikan hukuk sisteminin 20. yüzyıldaki çarpık 

işleyişine değinmek amacıyla oluşturmuştur. Nitekim grubun bateristi Lars Ulrich de 

albümün Amerikan mahkemelerini eleştirmek maksadıyla çıkardıklarını dile 

getirmiştir. Bu bağlamda Ulrich dünyanın birçok yerinde hukukçulara ödenen yüksek 

miktardaki paralarla istenilen davaların kazanabileceğinden bahsetmekte, yani 

adaletin satın alınılabileceğini ve adaletin adil olmadığına değinmektedir. Keza 

kapakta yer alan …And Justice For All (Herkes için Adalet) sloganı albüm kapağında 

parça olarak da yer almaktadır (Ingham, 2009, ss.80-93) Mevzubahis parça “Halls of 

justice painted green” (Adaletin koridorları yeşile boyandı) sözleriyle de paranın 

yargıkarşısındaki ‘erk’ine göndermede yapmaktadır. Şarkının ilerleyen kısmında 

“justice is lost” (adalet bitti), “justice is raped” (adalet tecavüze uğradı), “justice is 

gone” (adalet artık yok) şarkı sözleriyle adaletin burjuva düzeninde nasıl yok olduğu 

belirtilmektedir (Ingham, 2009, ss.80-93). Kapakta adalet kavramının ‘studium’ 

olarak tarihsel anlamından yitirdiği koptuğu ve 20. yüzyılda adaletin artık parayla 



55 
 

satın alındığı söylenmektedir. Metallica ayrıca “Batı” hukukunun sembolü olan 

Themis’e Doris lakabını takmıştır (Dome ve Ewing, 2007, s.51). Bu bağlamda 

Themis ya da nam-ı diğer Doris, kapakta görüldüğü üzere Amerikan burjuvazisi 

tarafından parayla satın alınmıştır. Buradan anlaşıldığı gibi, Metallica bu kapağıyla 

beraber adaletin ve hukukun artık birer emtia halini aldığını izleyicilere ve 

dinleyicilere aktarmaktadır. Dolayısıyla parayla hukuku ve hukukçuları satın alan 

egemenler alt tabakalara kıyasla ‘hak’ ve ‘hukuk’ arayışında avantajlı durumdadır. 

Deleuze ve Guattari’ye dönülecek olunursa “denetim toplumu” hukuk alanında da 

egemen kesimlerin yararına işlemektedir (Goodchild, 2005, ss.177-178).  

Yöntemsel açıdan bir diğer buradaki bir unsur ‘punctum’ ise Doris’in bağlı 

olduğu halatlardır. 20. yüzyılda sömürgeci zihniyetin tasallut ettiği Doris’in 

teslimiyeti kapakta açıkça gösterilmekte ve bu da derin bir üzüntü uyandırmaktadır. 

Metallica’nın Albümde yer alan diğer bir parça “Harvester of Sorrow” ise alt 

sınıfların egemenlerin yarattığı adaletsizlikten kaynaklanan sorunlar yüzünden etrafa 

dehşet saçmasını anlatmaktadır. Lars Ulrich parçayı yorumlarken, üç çocuklu bir aile 

babasının cinnet geçirdiğini ve sonra cinayet işlediğini söylemektedir (Dome ve 

Ewing, 2007, ss.14-16).  

Tablo 3: Metallica’nın … And Justice For All albümünde yer alan ikili zıtlıklar. 
Adalet 

Adalet kavramı, elinde teraziyi tutan ve 

gözleri bağlı Themis/Doris ile temsil 

edilmektedir (Dome ve Ewing, 2007, 

s.51). 

Zulüm 

Teraziyi elinde tutan adalet ve hak 

tanrıçası Themis’in/Doris’in etrafa 

saçılan paralar ile kırık adaletin 

sembolik anlamda zulme uğrayıp nasıl 

mağdur edildiğinigösterir (Dome ve 



56 
 

Ewing, 2007, s.51). 

Hak 

Albüm isminde ve görselinde yer alan 

“…herkes için adalet” sloganı burada 

Amerikan hukuk sisteminin ve adaletin 

egemenler tarafından parayla satın 

alınmasına karşı bir tepkidir (Dome ve 

Ewing, 2007, s.14-16). 

Suç 

Zengin kesim tarafından mahkemelerin 

ve hukukçuların satın alınması, paraların 

saçıldığı kırık bir teraziyle sembolize 

edilmektedir (Dome ve Ewing, s. 2007, 

s.14-16). 

Hukuk 

Hak ve adalet tanrıçası Themis/Doris ile 

“modern Batılı” hukuk sisteminin 

demokratik bağlamda nasıl temsil 

edildiği vurgulanmaktadır (Dome ve 

Ewing, 2007, s.51). 

Anarşi 

Hak ve adalet tanrıçası Themis/Doris’in 

içinde bulunduğu zor durum ve alt-

kültürlerin egemen düzende geçirdiği 

cinnet yansıtılmaktadır (Dome ve 

Ewing, s.51). 

Muktedir 

Muktedir kesim kâğıt paraların gücüyle 

özdeşleştiriliyor. Muktedirlerin 

Amerikan hukuk ve adalet sistemini 

parayla satın alabileceği gösterilmektedir 

(Ingham, 2009, s.84). 

Halk 

Kırık terazinin ve iplerle bağlanmış 

tanrıça Themis/Doris’in alt tabakaları 

temsil ettiği gösterilmektedir. Bu 

anlamda Themis/Doris’in içinde 

bulunduğu vahim durum hukuksal 

bağlamda alt tabakaların sistem 

içerisinde daha dezavantajlı olduğunu 

yansıtmaktadır (Ingham, 2009, s.84). 

Suçlu 

Egemen kesimin, hukuku ve adaleti 

Masum 

Bugün kurban haline gelen Tanrıça 



57 
 

umursamadan, para sayesinde suç 

işleyebileceği gösterilmektedir (Ingham, 

2009, s.84). 

Themis/Doris’in aslında adaletin masum 

simgesi olması gerektiği 

savunulmaktadır (Ingham, 2009, s.84). 

 

4.4 Megadeth ve Peace Sells… But Who’s Buying? Albümü 

 
Görsel 4: Megadeth’in 1986 yılında piyasaya sürdüğü Peace Sells… But Who’s 

Buying? adlı albüm kapağı, 
https://www.metalkingdom.net/album/cover/2018/02/6/324-Megadeth-Peace-Sells-

But-Whos-Buying.jpg, (15 Mart 2023). 

RIAA verilerine göre albüm bir milyondan fazla sertifikalanarak bir kez 

Multi-Platinum ödülü kazanmıştır (Eagles, 2018). Albüm kapağında yer alan görsel 

işaretler arasında ön planda, yukarda sözü edilen, takım elbiseli ve gözleri metal 

uyku bandıyla kapanmış bir ‘yaşayan ölü’ göze çarpmaktadır. Tüm bunlar albüm 

kapağının gösterenleri ya da düz anlamlarıdır. Bu ‘yaşayan ölünün’ elinin altında 

bulunan “For Sale” (Satılık) yazılı bir tahta tabela ile beraber hemen arkasında 



58 
 

bulunan ulus devlet bayrakları, jet uçakları, ayrıca Peace Sells… But Who’s Buying? 

metni görülmektedir. Kapağın en arkasında ise sağ tarafta harap halde bulunan bir 

inşaat ile solda küre biçiminde var olan bir başka yapı olarak görülmektedir. Kapakta 

gösterilen ve yan anlam niteliği olarak ise insan imgeleminde oluşan ‘savaş’ ve onun 

yarattığı çaresizlikle birlikte büyüyen ‘kaos’ ve ‘yıkım’ çağrışımlarına dikkat 

çekilmektedir. Nitekim Dave Mustaine kendi yazdığı oto-biyografisinde albümün 

kapağının nükleer “sömürgeciliğe” dikkat çekmek amacıyla tasarlandığını 

belirtmektedir (Mustaine ve Layden, 2010, ss.150-156, 175-176). Bu nedenle 

Mustaine nükleer savaştan sonra yıkıma uğramış dünyaya “barış” pazarlamaya 

çalışan güruhu eleştirmek maksadıyla Vic karakterini albüm kapağına taşımıştır. 

Mustaine’in kapakta Birleşmiş Milletlere yer vermesi ise “barış” söylemine yapılan 

imalı bir vurgudur (Mustaine ve Layden, 2010, ss.175-176). Mustaine’in bu albüm 

kapağı Albert Caraco’nun Kaos’un Kutsal Kitabı adlı eserini andırır (Caraco, 2019). 

Albert Caraco’ya göre, 20. yüzyılın dünyası bir şantiye alanıdır. Caraco’nun 

anlatısında dünya sürekli sömürgeleştirilen ve “kaotik” bir biçime bürünen bir yer 

olarak tasvir edilmektedir. Caraco (2019) anlatısının devamında birbirlerini boğan 

sömürgeci egemen sınıf mensubu “efendiler” ile yönetilen “yitik kitle”yi 

karşılaştırmakta, tipik efendi ve köle ilişkisine değinmektedir (Caraco, 2019, ss.12-

25). Caraco’dan yola çıkılarak albüm kapağında yer alan sözcük dizimine 

bakıldığında görselde Peace Sells… But Who’s Buying? (Barış Satılıyor… Ancak 

Onu Kim Alacak?) sloganı ile “sömürgeci egemen sınıf” olan “Batılı” ulus-

devletlerin yarattığı nükleer felaketlere gönderme yapılmaktadır. Mustaine ayrıca bu 

sloganı albümünün ana parçası olarak kullanmaktadır. Keza Mustaine parçanın ana 

nakaratı olan bu cümlenin barmenlere de ilham olduğunu söylemiştir (Mustaine ve 

Layden, 2010, ss.150-156). Mustaine ziyaret ettiği bir mekânda parçayı dinleyen 



59 
 

barmenlerin molotof kokteylleriyle iş yerinde patronlara göz dağı verdiğini 

söylemiştir (Mustaine ve Layden, 2010, ss.150-156).  

Kapakta gösteren olarak yer alan bir diğer unsur da bayraklardır. Bayrak hem 

olumlu hem de olumsuz anlamda dünya düzenini simgelemektedir. Bayrak 

‘sömürgeci’ ulus zihniyetin bir ürünü olmakla beraber dünya barışına da vurgu 

yapmaktadır. Bu bağlamda Barthes’ın (2021) ‘studium’ kavramı çerçevesinde albüm 

kapağının 1980’lerin ikinci yarısında İkinci Dünya Savaşı sonrası kurulan Birleşmiş 

Milletler’i (BM) de hicvettiği anlaşılmaktadır. Sömürgeci bağlamda BM’nin albüm 

kapağında hicvedildiği nokta ise bu kurumun dünya barışını tesis etmesindeki 

yetersizliğidir. Nitekim fotoğrafta yer alan Vic karakterinin, kaynakları ve kurumları 

talan edip “For Sale” yazılı tahtayı göstermesi onun duygusal olarak cinnet 

geçirdiğini göstermektedir. Bu anlamda Vic artık “modernizmin” yarattığı ‘modern’ 

kurumlara duyulan güven kaybını sembolize eder (Klein, 2010). Onun için ‘modern’ 

kurumlar ‘disiplinci’dir. Çünkü “modern ifadeler” insanın duygusal açlığını yani 

arzularını kurumlarla giderememektedir (Goodchild, 2005, ss.223-231). 

 Punctum kavramı bağlamında ise albüm kapağında yer alan savaş uçakları ve 

Rattlehead’in çığlığı, sömürgecinin vurucu bir göstergesel okumasını sağlamaktadır. 

Savaş uçakları ve Vic’in çığlığı, bu bağlamda, acımasızlığa ve barbarlığa maruz 

kalan insanlığı da betimlemektedir (Gunatilaka, 2010). 

Tablo 4: Megadeth’in Peace Sells… But Who’s Buying? albümünde yer alan ikili 
zıtlıklar. 
Düzen 

Sömürgeci ulus-devletlerin yarattığı 

nükleer felaketler sonucu oluşan yeni 

dünya düzeni anlatılmaktadır (Mustaine 

Kaos 

Ulus-devletler ile 20. yüzyılda nükleer 

silahlanmanın yol açtığı kaotik ortam 

yıkık binalar ile tasvir edilmektedir 



60 
 

ve Layden, 2010, ss.150-156). (Mustaine ve Layden, 2010, ss.150-156). 

Savaş 

Savaş uçakları, savaşın ve nükleer 

felaketin gösterileni olarak ön planda 

görünmektedir. Savaş uçakları burada 

savaşın getirdiği yıkımı sembolize 

etmektedir. Keza Vic Rattlehead de ön 

planda fail olarak elindeki tahta kazıkla 

barış ironisi yapmaktadır (Mustaine ve 

Layden, 2010, ss.150-156). 

Barış 

Vicin sistem kurbanı olarak elinde 

tuttuğu “For Sale” (Satılık) adlı tahta 

tabela ile ve albüme ismini veren 

sloganın barış kavramına atıfla 

kullanılması gösterilmektedir. Kapakta 

ayrıca barışı tesis edebilecek olan 

Birleşmiş Milletler binasına göndermede 

bulunulmaktadır (Mustaine ve Layden, 

2010, ss. 50-156). 

Kötü 

Sömürgeci ulus-devletlerin nükleer 

saldırılarla yarattığı yeni dünya 

düzeninin kötü sonuçlara yol açtığına 

değinilmektedir. Burada fail konumunda 

bulunan Vic’in cinnetimsi çığlıkları, 

kötü sonuçların ve savaşın getirdiği 

krizlerin bir gösterileni olarak 

okunmaktadır (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.150-156). 

İyi 

Sistem kurbanı Vic’in çığlıkları ve 

elinde tuttuğu tahtadan yapılmış tabela 

barışın tesisi için “sömürgecilere” 

yönelik küresel bir çağrı olarak 

nitelendirilmektedir (Mustaine ve 

Layden, 2010, ss.150-156). 

Yıkım 

Kapitalizm ve neoliberalizmin yıkıcı bir 

ideoloji olduğu askeri uçaklar, ulus-

devlet-bayrakları, yıkılan binalar ve 

Yapım 

Sistem kurbanı Vic’in elinde tuttuğu 

tahta işaret tabelasında yazan “satılık” 

göstergesi dünyanın nükleer felaketten 



61 
 

sistemin faili Vic’in cinnet çığlıkları ile 

betimlenmektedir (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.150-156). 

kurtarılıp, Klein’ın (2010) yerdiği 

neoliberal şirketler tarafından değil de 

barış kurumlarınca yeniden düzenlemesi 

gerektiğine dair bir işaret olarak 

gösterilmektedir (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.150-156). 

Sömürgeci 

Ulus-devletlerin “modern bilimin” 

gücünün sömürgecilik uğruna 

kullanması ve sömürgeci amaçlar için 

kullanılan bilimin gücünü nükleer 

felaketler ve yıkıma yol açtığı 

gösterilmektedir. Ayrıca dünya barışının 

egemenlerin kâr hırsı için 

umursanmadığına dikkat çekilmektedir. 

Keza görselde Vic Rattlehead karakteri 

egemenlerin kâr hırsı için yıkıma neden 

olan, egemenlerce kullanılıp kandırılan 

baş fail olarak gösterilmektedir 

(Mustaine ve Layden, 2010, ss.150-156). 

Sömürülen 

Alt-kültürel grupların Vic Rattlehead 

karakteri üzerinden sömürgecilik ve 

savaş kurbanı olarak resmedilmesi göze 

çarpmaktadır. Vic Rattlehead burada 

sistemle hem mücadele hem de uzlaşı 

içerisine girmeye çalışan alt-kültürlerin 

çelişkili konumunu da temsil etmektedir 

(Mustaine ve Layden, 2010, ss.150-156). 

 

 

 



62 
 

4.5 Megadeth ve So Far, So Good… So What! Albümü 

 
Görsel 5: Megadeth’in 1988 yılında piyasaya sürdüğü, So Far, So Good... So What! 

adlı albüm kapağı, 
https://www.metalkingdom.net/album/cover/2018/02/2/1175-Megadeth-So-Far-So-

Good-So-What.jpg, (15 Mart 2023). 

RIAA verilerine göre So Far, So Good... So What! bir milyondan fazla 

sertifikalanarak bir kez Multi-Platinum ödülü kazanmıştır (Eagles, 2018). Kapakta 

dünya figürü ile askeri üniforması giyen ‘maskot’ Vicilk başta göze çarpan 

gösterenler ve düz anlamlar olarak okunmaktadır. Vic burada elinde silah, göğsünde 

bomba ve kurşunlar, kafasında ise asker şapkası ve gözünde zincirli bir gözlükle yer 

almaktadır. Bir başka gösteren ise arka planda zar zor seçilen alevler ve dumanlardır. 

Görselin alt kısmında görülen, spiral bir yarım daireyi oluşturan obje ise savaş 

uçaklarında kullanılan bölge bombardıman radarıdır. Burada ilk başta gösterilen ve 

yan anlam biçiminde yapılan çağrışımların arasında şu unsurlar ön plana 

çıkmaktadır: Bireyin askeri-endüstriyel kompleksi ve ulus-devletlerin yarattığı 



63 
 

fiziksel ‘askeri barbarlık’ ile ‘köleci sistem’ içerisindeki durumu. Ancak Mustaine 

albüm parçalarında mustarip olduğu uyuşturucu bağımlılığının yarattığı anormal 

etkiden de söz etmektedir (Mustaine ve Layden, 2010, ss.170-174). Mustaine’in 

söylemleri Barthes’ın sözcüklerle cümle içerisinde anlamlı bir bütün oluşturan 

‘dizim’ kavramı ile sözcüklerin cümle içerisindeki biçimsel sıralanışını olan 

‘sözdizim’ kavramlarıyla ele alındığında daha belirgin bir anlam kazanmaktadır. Bu 

nedenle Barthes’ın ışığında ‘sözdizimsel’ olarak görselde işlev gören So Far, So 

Good… So What! sloganı, her şeyin yolunda gittiğini öne süren hâkim söylemlere 

karşı yapılan eleştirel bir ironidir (Barthes, 2021, ss.61-71). Tanım Türkçe’ye 

çevrildiğinde ise “şimdiye kadar, iyiyse, ne olmuş!” anlamına gelmektedir. Mustaine 

kapakta uyuşturucunun etkisiyle yaşadığı kötü geçmişini anımsamakta ve kendisini 

sistem içerisinde hem fail hem de kurban olarak görmektedir (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.170-174). Nitekim Mustaine 502 adlı parçasında fail-kurban durumunu 

anlatmak için geçmişte uyuşturucunun etkisiyle polisten hukuka egemenlerin tüm 

yapısal kurumlarına baş kaldırdığını da belirtmiştir. Bunun yanında Mustaine, 

yaşadığı acı kayıpları da parçalarında konu edinmiştir. Örneğin Metallica’dan 

arkadaşı olan ve otobüs kazasında hayatını kaybeden Cliff Burton’a “In My Darkest 

Hours” adlı parçasını adamıştır. “Mary Jane” adlı parçada ise zararlı tüketimin 

kendisini esir alışını babasına yalvarışını anlatmaktadır (Bienstock, 2018). Bu 

nedenle albüm sloganıyla aslında “Batılı” sömürgeci sistemin yeniden-ürettiği ve 

dolayımladığı zararlara değinilmek istenmektedir.  Özet olarak Mustaine’in 

sömürgeci sistemin eleştirmek maksadıyla albümün çeşitli parçalarında ön plana 

çıkardığı bazı temalar şöyle sıralanabilir: Anma referansları, egemen normlara karşı 

anarşik normlar ve yasaklı madde kullanımı. Bu anlamda medyada temsil edilen 



64 
 

“mod” ve “punkların” “nefret” ve “isyan” estetiği Mustaine’in bestelerinde ve albüm 

kapaklarında en açık biçimde görülmektedir (Wiederhorn, 2022).  

Barthes’ın (2016) vurguladığı “studium” kavramıyla kapağa bakılacak 

olunursa burada “Batılı” sömürgeci zihniyetin 20. yüzyılda insanlığa nefret ve kin 

kusması için madde bağımlılığı sayesinde “suçlu” askerler yarattığı görülmektedir. 

Barthes’ın “studium” kavramı hatırlanacağı üzere bir fotoğrafta bulunan sosyo-

politik ve sosyo-kültürel geçmişi yansıtmaktadır (Barthes, 2016, ss.39-41, 57). Öte 

yandan metinde ‘punctum’ diye nitelendirilebilecek öğe ise korkutucu ve düşmanca 

bir arka planda beliren yerküredir. Burada dünya gösterge olarak “yanıp küle 

dönmek üzere olan” bir simgedir. Artık dünya, egemenlerce insanların hem fail hem 

de kurban rolüne soyunduğu bir yerdir. 

Tablo 5: Megadeth’in So Far, So Good… So What! albümünde yer alan ikili zıtlıklar. 
Savaş 

Askeri üniforma giyen maskot Vic’in 

Dave Mustaine’i temsil etmektedir. 

Burada Mustaine’in egemen düzenin 

tahakküm mekanizmalarına karşı, 

uyuşturucunun etkisiyle, ‘sembolik’ 

savaş açması konu edinilmektedir 

(Bienstock, 2018). 

Barış 

Asker kıyafeti içindeki Vic Mustaine’i 

temsil etmektedir. Kapakta Mustaine’in 

zararlı madde kullanımın etkisiyle 

kendinden geçmesi ve egemenlere 

meydan okuması anlatılmaktadır. 

Mustaine zararlı alışkanlıkların tesirinde 

barışçıl olarak başka dünyalara kurban 

olarak yelken açmaktadır. Barış kavramı 

burada öznel ve olumsuz bağlamda 

kullanılmaktadır (Bienstock, 2018). 

Efendilik Kölelik 



65 
 

Vic’in, yani Mustaine’in, askeri 

üniformayla egemen sınıfın ürettiği ve 

dolaşıma soktuğu zararlı madde 

kullanımından hareketle kendini sahte 

‘efendi’ ilan etmesi konusu ele 

alınmaktadır (Bienstock, 2018). 

Vic’in askeri üniformayla egemen sınıfın 

ürettiği ve dolaşıma soktuğu zararlı 

madde kullanımına olan bağımlılığını 

asker figürü ile göstermesi konu 

edinilmektedir (Bienstock, 2018). 

İtaat 

Vic’in giydiği askeri üniforması ile 

egemen düzenin ürettiği kötü 

alışkanlıklara boyun eğişi 

gösterilmektedir (Bienstock, 2018). 

Başkaldırı 

Vic’in gözlerine taktığı zincirli gözlük 

ile kötü alışkanlıklara karşı başkaldırma 

arzusunu gözü kara biçimde harekete 

geçirmesi gerektiği gösterilmektedir 

(Bienstock, 2018). 

Yabancılaşma 

Vic’in dünyadan uzakta, uzay 

boşluğunda bulunması ile zararlı madde 

kullanımı yüzünden gelişen 

yabancılaşma gösterilmektedir 

(Bienstock, 2018). 

İnsanlık 

Görselin sağında bulunan ifade ile, 

Vic’in dünyada olan biten acı gerçeklere 

karşın insanlığını kaybetmediğini ve 

sevdiklerini unutmadığı gösterilmektedir 

(Bienstock, 2018). 

Esaret ve Militarizm 

Dünyanın zararlı alışkanlıklarla beraber 

sembolik bağlamda esaret içerisinde 

olduğu gerçeği Vic’in giydiği askeri 

üniforma ve dünya göstergeleriyle tasvir 

edilmektedir. Bu nedenle militarizmin 

20. yüzyılda topla, tüfekle değil kötü 

Özgürlük ve Barış 

Dünyanın özgürlüğe kavuşması için 

militarizm ve savaşlardan, yani kötü 

alışkanlıklardan, kaçınılması gerektiği 

anlatılmaktadır. Burada barışın en 

azından sembolik bağlamda kazanılması 

için uyuşturucu gibi kötü alışkanlıklara 



66 
 

alışkanlıklarla sürdürüldüğü 

gösterilmektedir (Bienstock, 2018). 

karşı da mücadele verilmesi gerektiği 

mesajı verilmektedir (Bienstock, 2018). 

 

4.6 Megadeth ve Rust in Peace Albümü 

 
Görsel 6: Megadeth’in 1990 yılında piyasaya sürmüş olduğu Rust In Peace adlı 

albüm kapağı, 
https://www.metalkingdom.net/album/cover/2018/02/6/323-Megadeth-Rust-in-

Peace.jpg, (15 Mart 2023). 

RIAA verilerine göre Rust In Peace bir milyondan fazla sertifikalanarak bir 

kez Multi-Platinum ödülü kazanmıştır (Eagles, 2018). Kapakta bir hangar, maskot 

Vic, bir kapsül, bu kapsülün içinde yatan bir uzaylı ve arka planda olup biteni 

merakla izleyen siyasi bürokratlar ve maskotun elinde tuttuğu uranyumu andıran 

gösterenler/düz anlamlar yer almaktadır. Metin daha yakından incelendiğinde 

‘gösterilen’ ve ‘yan anlam’ olarak çağrışım yapan unsurlar olarak Soğuk Savaş, 



67 
 

nükleer silahlanma ve dünya dışı yaşam gibi temaların ön plana çıktığı 

görülmektedir. Keza Mustaine bir söyleşide Sovyetler Sosyalist Cumhuriyetler 

Birliği ve Amerika Birleşik Devletleri’nin Soğuk Savaş’ı sonlandırmak bir yana 

nükleer silahlanma projesini tekrar gündeme aldıklarından dem vurmuştur (Mustaine 

ve Layden, 2010, ss. 230-232). Bu nedenle Mustaine, iki ülke arasında 1980’lı 

yılların sonlarında yeniden tırmanan nükleer silahlanma yarışını eleştirmek 

maksadıyla “May All your weapons rust in peace” (Tüm mühimmatlarınız barış 

içinde paslansın) ifadesine yer vermiştir. Mustaine daha sonra bu cümleyi kapağa 

taşıyıp albümün ana sloganı haline getirmiştir (Lawson, 2020). Mustaine ayrıca 

albümün aynı isimliparçası olan “Rust In Peace”i (Barış İçinde Paslan) bu albüme 

otoyolda giderken arabanın birine yapıştırılmış bir etiketten ilhamla vermiştir 

(Mustaine ve Layden, 2010, s. 230-232). Mustaine albüm kapağının görselini işte bu 

ifadenin ardından hayal etmiştir. Albüm aynı zamanda “Rest In Peace” (Huzur İçinde 

Uyu) kavramına da atıfta bulunmaktadır (Mustaine ve Layden, 2010, ss.230-232). Bu 

bağlamda Mustaine kendisini o dönem siyaset başkanlığı yapan ‘sömürgeci’ 

ulusların liderleriyle aynı ortamda canlandırmıştı. Vic önceki kapaklarda da 

görüldüğü üzere bu kapakta da Mustaine’in sembolik temsilidir. Ayrıca Mustaine bu 

albüm kapağının üretim amacının küresel ısınmaya, çevreci politikalara, polis 

şiddetine ve dini otoritenin dogmalarına dikkat çekmek üzere tasarlandığını da 

belirtmektedir. Mustaine buna örnek olarak “Dawn Patrol” (Şafak Devriyeleri), 

“Take No Prisoners” (Tutsaklık) ve “Holy Wars… The Punishment Due” (Kutsal 

Savaşlar…Ceza Zamanı) parçalarına albümde yer vermiştir. Mustaine’in bilhassa 

“Hangar 18” parçasını hangarın geçilmez bir duvar olduğunu, yani sömürgeci 

devletlerin hangar içerisinde uzaylıları bile deneysel araştırmaya tabi tuttuğu gibi 

şiddet temalarına referans vermektedir (Mustaine ve Layden, 2010, ss.230-232). Bu 



68 
 

anlamda kapağın ‘studium’u yani politik ve kültürel arka planı, Mustaine’in yukarda 

özetlediği olgulardır. Mustaine dönemin sömürgeci uluslarının yarattığı çevre 

felaketlerini hicvetmek amacıyla albüm kapağına Vic’in arkasında duran dönemin 

SSCB, ABD, İngiltere, Japonya ve Almanya devlet başkanlarını konumlamıştır. 

Kapakta kişisel olarak dikkat çeken ‘punctum’ ise, Vic’in eliyle havaya kaldırdığı 

uranyumdur. Uranyumun ışıl ışıl parlaması ise geçmişte yaşanan nükleer saldırıların 

ibret verici bir geçmişini aktarmaktadır. 

Tablo 6: Megadeth’in Rust in Peace albümünde yer alan ikili zıtlıklar. 
Savaş 

Vic’in fail olarak kendisini bir hangarın 

içinde devlet başkanlarıyla beraber 

nükleer savaş planı içinde bulması 

gösterilmektedir (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.230-232). 

Barış 

Vic’in bir kurban olarak elinde tuttuğu 

uranyumu devlet başkanlarına 

göstermesi nükleer savaş ve çevre 

felaketine karşı bir uyarı olarak 

okunmaktadır (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.230-232). 

Dünyalı/İç 

Vic’in arkasında bulunan politikacıların 

birer insan ve dünyalı oldukları 

gösterilmektedir (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.230-232). 

Uzaylı/Dış 

Maskot Vic’in elinin altında yatan dünya 

dışı varlık, “gelişmiş” devletlerin 

uzaylıları o dönemki gündemine 

aldığınıgöstermektedir. Görselde ayrıca 

dünyanın ardından uzayın da 

sömürgeleştirilmesi ya da uzaya doğru 

genişleyen emperyal yayılma ima 

edilmektedir (Mustaine ve Layden, 



69 
 

2010, ss.230-232). 

Esaret 

Bir fail olarak Vic’inve hemen arkasında 

duran dönemin politikacılarının nükleer 

silahlanma tehdidinden ötürü dünyayı 

esaret altında tuttukları mesajı 

verilmektedir (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.230-232).  

Özgürlük 

Politikacıların kurbanı Vic, elinde 

tuttuğu uranyumla sömürgeci bağlamda 

özgürlüğün tek taraflı olacağını 

göstermektedir. Grup, özgürlüğün 

sadece uranyumdan yani nükleer 

silahlanmadan vazgeçilerek tesis 

edilebileceği mesajını vermektedir 

(Mustaine ve Layden, 2010, ss.230-232). 

 

Umut 

Maskot Vic Rattlehead’in alt-kültürlere 

ve öteki dinleyicilere nükleer 

silahlanmanın önüne geçilebileceği 

mesajı verdiği varsayılmaktadır 

(Mustaine ve Layden, 2010, ss.230-232). 

Umutsuzluk 

Uranyumu elinde bulunduran dönemin 

askerî açıdan “gelişmiş” beş ülkesinin 

nükleer savaşa sebep olabilecekleri 

gösterilmektedir (Mustaine ve Layden, 

2010, ss.230-232). 

Eski 

Maskot ve politikacıların bulunduğu 

mekânın hangar olmasından dolayı 

ideolojilerin ve nükleer projelerin beylik 

bir hale geldiğine değinilmektedirr. 

Hangar burada başına buyruk 

“sömürgeci” devletlerin bilimsel 

araştırma yaptığı, dünyayı ve uzayı 

Yeni 

Maskotun iki eliyle tuttuğu uranyum ve 

önünde yatan uzaylı yaşam formu, 

sömürgeci devletlerin hangar içerisinde 

dünyayı itaatkâr kılmak ve uzayı 

sömürgeleştirmek üzere yeni projeler 

geliştirmek derdinde olduğunu ortaya 

koymaktadır (Mustaine ve Layden, 



70 
 

bilgisayarlarla denetlediği bir disiplin 

mekânı olarak gösterilmektedir 

(Mustaine ve Layden, 2010, ss.230-232). 

2010, ss.230-232). 

 

4.7 Megadeth ve Youthanasia Albümü 

 
Görsel 7: Megadeth’in 1994 yılında piyasaya sürdüğü Youthanasia adlı albüm 

kapağı, 
https://www.metalkingdom.net/album/cover/2018/02/4/321-Megadeth-

Youthanasia.jpg, (15 Mart 2023). 

RIAA verilerine göre Youthanasia albümü bir milyondan fazla 

sertifikalanarak bir kez Multi-Platinum ödülü kazanmıştır (Eagles, 2018). Görselde 

ağaç dalından yapılmış çamaşır direği, ipe asılmış bezli bebekler, hasır çamaşır sepet, 

arka planda uzanan yeşil bir vadi, gökte kararan bulutlar (umutsuzluk ve çöküş) ve 

pijama giymiş bir ev kadını gösteren ve düz anlam unsuru taşıyan göstergeler olarak 



71 
 

hemen göze çarpmaktadır. Metinde gösterilen ve yan anlam olarak yorumlanabilecek 

temalar ise ‘doğum’, ‘homojenleşme’, ‘kırsal kesim’ ve ‘karanlık gelecek’tir. 

Kapakta betimlenen yer ise “Elysian Fields” (Cennet Ovaları) adlı albüm parçasına 

referanstır. Kapağın ‘studium’u bu anlamda “Elysian Fields” adlı görseldir. Nitekim 

Mustaine parçanın sözlerinde ölüm ve kıyamet kavramlarına dair senaryolar da 

yaratmıştır. Buna örnek olarak Mustaine, bilhassa İsa’ya ve çarmıha gerilmesi emrini 

veren Pontuis Pilate’ye atıfta bulunmaktadır. Çalışmanın önceki bölümlerinde 

bahsedildiği üzere Kristeva’nın metinlerarasılık kavramı Mustaine’in anlattığı İsa 

anlatısında önem kazanmaktadır (Rifat, 2019, ss.142-144). Zaten Mustaine, parçanın 

ana nakaratında “Batılı” “sömürgeciliğin” din uğruna dünyayı katlettiği ve huzur için 

cennet bahçesine kaçılması gerektiğini de belirtmektedir (Mustaine ve Layden, 2010, 

ss.261-262). “Elysian Fields” ise masum savaşçıların göçtüğü bir bahçedir. Mustaine 

bu parçada ironi yapmaktadır. Nitekim albümün diğer parçaları “Addicted to Chaos” 

(Kaosa Bağımlı), “Family Tree” (Aile Ağacı), “Train of Consequences” (Sonuçlar 

Treni) ve “Reckoning Day”de de (Hesaplaşma Günü) benzer ironi göze çarpmaktadır 

(Gibson, 2021). Buradaki yan anlam, bebeklerin ilerleyen zamanlarda kapitalist 

sistem tarafından ‘ideolojik’ anlamda hem kurban hem de fail bireyler olarak 

sistemin bekası için yeniden konumlanmasıdır. Althusser (2018) anımsanacak 

olunursa, özneler ideolojik olarak sistem tarafından çağrılmaktadır (Althusser, 2018, 

ss.205-214). Mustaine ve Ellefson (2021) ayrıca albümün gençler arasında artan 

uyuşturucu bağımlılığı ile mücadele niyeti ile yarattığını da söylemektedir. Albüme 

adını veren Youthanasia parçası söz dizimsel açıdan İngilizce’de genç anlamına 

gelen “youth” ile “Batı”da intihar kavramı olarak bilinen “euthanasia” yani ötenazi 

kelimesinin birleşiminden türemiş bir kelime oyunudur. Nitekim Mustaine albümün 

adını önceden Türkçe’de ötenazi anlamına gelen “euthanasia” olarak koymak 



72 
 

istemiş, ancak kamuoyunda karşılaştığı tepkiler sonucu albümün adını kelime oyunu 

yaparak “Youthanasia” olarak değiştirmiştir (Mustaine ve Layden, 2010, ss.261-

271).  Ellefson ise burada gençlere mücadele ile ölüm arasındaki ince çizgiyi 

göstermek ve onlara ilham vermek için bu albümü çıkardıklarını belirtmiştir (Gibson, 

2021). Mustaine albümde yer alan “A Tout Le Monde” (Herkese) ve “Youthanasia” 

adlı parçalarla uyuşturucunun etkisiyle kapıldığı intihar arzusunun nasıl arttığını 

vurgulamak istemiştir. Mustaine bu parçaları gençlere ibret olmaları için yazmıştır. 

Mustaine parçada yan anlam olarak ölüm temasına yer vermiştir  (Mustaine ve 

Layden, 2010, ss.261-262).  

Kapağın ‘punctum’u’ olarak nitelendirebileceğimiz nokta ise henüz 

asılmamış ve asılmak üzere olan bebeğin çaresizlik içinde baş aşağı vaziyetidir. 

Barthes’ın punctum’u bir görsel tasarım olarak izleyen üzerinde derin duygulanım 

uyandıran bir “ayrıntıdır” (Barthes, 2016, ss.40, 58, 113). Bu duygulanım 

noktasından hareketle yeni doğmuş bebek gözünü distopik sayılabilecek bir dünyada 

açmıştır. Bebeğin önceki hayatına dair mücadelesine dair bir şey bilmemekle beraber 

bebeğin havadaki asılı hali bebeğin henüz yeni bir hayatın doğum aşamasında 

olduğuna dair iyimser bir mesaj vermektedir. 

Tablo 7: Megadeth’in Youthanasia albümünde yer alan ikili zıtlıklar. 
Doğum 

Fani dünyada egemen sınıf tarafından 

zararlı alışkanlıklarla sömürülen ve 

büyütülen alt-kültürler, bebeklerle tasvir 

edilmektedir. “Cennet Ovaları” alt-

kültürlerin sembolik olarak yeniden 

Ölüm 

Fani dünyada egemen sınıf tarafından 

sömürülen alt-kültürlerin “Cennet 

Ovaları”na göçüp gideceği 

gösterilmektedir. Ölüm, kapakta alt-

kültürlerin yeniden doğuşunu 



73 
 

doğacaklarını göstermektedir. Bu sayede 

alt-kültürler, egemen sınıfın yarattığı 

bozuk düzenden ve intihardan 

kaçınmaktadır (Gibson, 2021). 

yansıtmaktadır. Sembolik ölümle 

beraber alt-kültürler, egemenlerin 

dayattığı zararlı alışkanlıklardan ve 

intihardan uzak başka bir yaşamla 

tanışmaktadır (Gibson, 2021). 

Fail 

Bebekler burada alt-kültürün temsilcileri 

olarak gösterilmektedir. Sömürgeci 

sistem onları zararlı alışkanlıklarla iç içe 

büyütmektedir. Bunun sonucunda alt-

kültürlerin bebek olarak yeniden doğuşu, 

onların önceki hayatlarında yetişkin 

failler konumunda hatırlatmaktadır 

(Gibson, 2021). 

Kurban 

Bebekler burada alt-kültürün temsilcileri 

olarak gösterilmektedir. Sömürgeci 

sistem onları zararlı alışkanlıklarla 

büyüterek kurban haline getirmektedir. 

Bunun sonucunda alt-kültürler 

günahlarını temizlemek için bebek 

olarak yeniden doğmaktadırlar (Gibson, 

2021).   

Genç  

Bebeklerin sırayla ipe dizilişinin 

‘sömürgeci’ sistemin yarattığı zararlı 

alışkanlıklardan kurtulan ve hayatını 

yeniden düzenleyen gençler olduğu 

varsayılmaktadır (Gibson, 2021). 

 

 

Yaşlı 

Bebekleri ipe asan pijamalı kadının 

Mustaine’in kendisi olduğu, zararlı 

alışkanlıklardan ve intihar eğiliminden 

çoktan kurtulduğunu göstermek 

maksadıyla orada bulunduğu 

varsayılmaktadır (Gibson, 2021). 

Karanlık 

 ‘Sömürgeci’ zihniyetin yarattığı zararlı 

alışkanlıklardan kaçış yolunun 

Aydınlık 

Bebeklerin içinde bulundukları ova ile, 

‘sömürgeci’ zihniyetin yarattığı zararlı 



74 
 

‘karanlık’la, yani, intihar duygusunu 

yenmekten geçtiği gösterilmektedir. 

Bunu vurgulamak üzere de bebeklerin 

içinde bulundukları ova selametin arka 

planı olarak kullanılmaktadır (Gibson, 

2021). 

alışkanlıklara karşın güzellikler 

yaratabileceği ve gelecekte bebeklerin 

bu ovada aydınlık günler geçirebileceği 

gösterilmektedir. Burada Sembolik 

bağlamda zararlı madde bağımlılığı ve 

intihar duygusundan kurtulanların refah 

içinde yaşayacağı anlatılmaya 

çalışılmaktadır (Gibson, 2021). 

Esaret 

Bebeklerin cennet ovalarına göçmesi, 

kapakta ‘sömürgeci’ zihniyetin sembolik 

esaretinden kurtulan alt-kültürleri 

simgelemektedir (Gibson, 2021). 

Özgürlük 

Bebeklerin cennet ovalarına göç etmesi 

ile ‘sömürgeci’ zihniyetin zararlı 

alışkanlıklarından henüz kurtuldukları ve 

zihinsel özgürlüğe kavuştukları 

simgelenmektedir (Gibson, 2021). 

 

 

 

 

 



75 
 

Bölüm 5 

SONUÇ 

Bu bölüm içerisinde çalışmanın sonucu ve ilerde yapılacak çalışmalar için 

öneriler bulunmaktadır. 

5.1 Çalışmaya Dair Genel Sonuç ve Araştırma Sorularının 

Cevaplandırılması 

Bu çalışma, Megadeth ve Metallica gibi Thrash Metal müzik gruplarının 

albüm kapakları ve liriklerinde ifadesini bulan sistem karşıtı mesajlarının eleştirel bir 

incelemesi yapıldı. Bu incelemenin çerçevesi eleştirel-kültürel teori ile çizilmiş ve 

grup görselleri ile şarkı sözlerinin semiyotik analizi bu teorik çerçeve ile diyalog 

içerisinde kullanılmıştır. Bu nedenle Metallica ve Megadeth gruplarının açtıkları 

müziksel koridor ve tasarladıkları albüm kapakları 1980’lerin dünyasının sıkıntılı ve 

kasvetli göstergelerine ışık tutmaktadır. 

Alt-kültürler, 20. yüzyılın ikinci yarısında kapitalizmde üretim, yeniden-

üretim, dağıtım ve tüketim araçlarını ellerinde bulunduran burjuvazinin yarattığı 

siyasal, askeri, ekonomik ve kültürel krizlere karşı kendi içerisinde çeşitli gruplara 

ayrılmış ve farklı direniş biçimleri geliştirmiştir (Hebdige, 2020, ss.13-29). Alt-

kültürlerin bir popüler kültür unsuru olarak benimsediği ve “kültür endüstrisi” 

(Adorno, 2007) etrafında kullandığı Thrash Metal, insan varoluşunu politik ve 

toplumsal zeminde eleştirmiştir (Buckland, 2016, ss.145,154). Thrash Metal sınıfsal 

olarak ekseriyetle “lümpen proleteryaların” egemen normlara karşı olan öfkeli ve 

isyânkar tavırlarını albüm parçaları ve kapaklarına taşımıştır (Jenks, 2005, ss.72-75). 



76 
 

Çalışmanın 1. bölümünde yer alan araştırma probleminin ikinci ve üçüncü sorusunun 

sonucuna bakıldığında, alt-kültürlerin kurguladığı duygular, kavramlar ve anlatılar 

ekseriyetle sınıf çatışmasına dayalı umut-umutsuzluk, öfke-sevinç, esaret-özgürlük 

ve burjuvazi-proleterya gibi ikili zıtlıklar etrafında dokunmuştur. Ayrıca alt-

kültürlerin sistem içerisinde, Metallica ve Megadeth gruplarının albüm kapakları 

üzerinden de anlaşılacağı üzere, fail-kurban, sömüren-sömürülen, barış-savaş gibi 

düalist desenlerle birlikte ördükleri anlatılarla boy gösterdikleri de belirgin bir 

şekilde göze çarpmaktadır. Çalışmada görüldüğü üzere Metallica ve Megadeth 

grupları politik, ekonomik ve kültürel yayılmacı politikalara da albüm kapakları ve 

parçalarında yoğun olarak referans vermiştir. Bu gruplar tüm bunları yaparken 

gündelik hayatın mikro alanlarında bulunan göstergeleri (örneğin kot pantolon, krem, 

saç stili vs.) egemenlerin ‘ideolojisi’ni eleştirmek maksadıyla yeniden kullanmıştır. 

Bu göstergeler arasında çekiç, terazi gibi toplumsal anlamda yıkıcı öğeler de yer 

almaktadır. Dolayısıyla çalışmanın 1. bölümünde yer alan araştırma probleminin 

birinci sorusunun sonucuna bakılırsa kot pantolon, krem, saç stili, çekiç ve terazi gibi 

nesneler alt-kültürlerin kullandığı göstergeler olarak göze çarpmaktadır. Bunun 

yanında mevcut düzen içerisinde isyanı betimlemek için alt-kültürler kültürel 

geçmişin getirdiği mitik ve sembolik figürlerden de yararlanmıştır. Metallica 

albümünde yer alan Adalet Tanrıçası Themis ya da Metallica’nın deyişiyle Doris, 

buna örnek gösterilebilmektedir. Megadeth ise albüm kapaklarında esaret ve 

özgürlük arasına sıkışıp kalan o dönemin bunalım ruhunu yansıtmak adına Vic 

Rattlehead gibi hayali bir karakter oluşturmuştur. Bu bağlamda Vic gibi sembolik 

karakterler ve onun mensubu olduğu alt-kültürler medyada rıza ve tahakküm 

ilişkilerini kuran muktedirlere karşı sürekli mücadele halindedir. Muktedirlerle 

sürekli mücadele halinde olan Thrash Metal gibi alt-kültürler bu nedenle kendi 



77 
 

aralarında yarattıkları sosyal dayanışma ağlarıyla direniş ve uzlaşma ilişkilerini açık 

biçimde ifade etmektedir.  

Bu çalışma ayrıca her oluşumda olduğu gibi Thrash Metal’in de içerdiği 

çelişkilere işaret etmiştir. Zaman zaman akıntıya karşı kürek çeken alt-kültürlerin 

çelişkili şekilde kendi çıkarlarına ters hareket edebildikleri vurgulanmıştır. Öte 

yandan, görüldüğü üzere alt-kültürler egemen sınıfların rıza kazanma çabalarına 

karşın sınıfsal olarak bilmeden de olsa mücadele halindedir. Zira alt-kültürler 

Marx’ın da ifade ettiği gibi örgütlü mücadeleden yoksun olduğu gibi bu mücadeleye 

katılma potansiyeli yüksek bir kültürdür (Marx ve Engels, 2020, ss.61-62).  Öte 

yandan Antonio Gramsci’nin (2014) egemen sınıf ile diğer sınıflar arasında gidip 

gelen mücadele alanını “hegemonya” olarak nitelendirmesi de alt-kültürlerin egemen 

sınıfla girdiği sınıf çatışması ile uzlaşı ikilemini de ortaya koymaktadır (Gramsci, 

2014, ss.33-34). Sonuç olarak yukarıda da belirtildiği gibi alt-kültürlerin arzuları, 

iktidarın hem yasak ettiği hem de normal kabul ettiği olgular ve normlar ile sürekli 

ve çelişik bir uzlaşım halindedir. Bu anlamda ne alt-kültür ne de hegemoni verili bir 

oluşumdur.  

5.2 Önerilen Diğer Çalışmalar 

Yapılan mevcut çalışmada alt-kültürlerin siyasi, kültürel ve ekonomik 

isyanına görsel katkıda bulunan popüler iki Thrash Metal grubu incelenmiştir. 

Çalışmayı yürütürken albüm kapaklarına dair Türkçe ve İngilizce dilinde yayımlanan 

herhangi bir bilimsel çalışma bulunamamıştır. Bu nedenle bir dönemin popüler kültür 

olarak satış nesnesi haline gelen albüm kapaklarının bilimsel literatürde daha fazla 

incelenmesi gerektiği anlaşılmıştır. Sonuç olarak yapılacak olan gelecek çalışmalarda 

üretim, dağıtım ve tüketim nesnesi haline gelen albüm kapaklarının göstergebilimsel 

teknik ile daha fazla diyalog içine sokulması ve araştırılması önerilmektedir. 



78 
 

KAYNAKLAR 

Abrams, H. ve Jenkins, S. (2013), The Merciless Book of Metal Lists, New York: 

Abrams Image. 

Adorno, T. (2007), Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi, (M. Tüzel, N. Ülner ve E. 

Gen, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Althusser, L. (2018), Felsefede Marksist Olmak, (İ. Birkan, Çev.) İstanbul: Can 

Yayınları. 

Barthes, R. (2016), Camera Lucida, (R. Akçakaya, Çev.) İstanbul: Altıkırkbeş 

Yayın. 

Barthes, R. (2003), Çağdaş Söylenler, (T. Yücel, Çev.) İstanbul: Metis Yayınları. 

Barthes, R. (2021), Göstergebilimsel Serüven, (M. Rifat ve S. Rifat, Çev.) İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

Berger, A. A. (2011), Media and Communication Research Methods: An 

Introduction to Qualitive and Quantitive Approaches, California: SAGE 

Publications. 

Berger, J. (2020), Görme Biçimleri, (Y. Salman, Çev.) İstanbul: Metis Yayınları. 



79 
 

Bienstock, R. (2018), 5 Things You Didn’t Know About Megadeth’s 'So Far, So 

Good... So What', https://www.revolvermag.com/music/5-things-you-didnt-

know-about-megadeths-so-far-so-good-so-what#:~:text=So%20What!',-

From%20Dave%20Mustaine's&text=%22We%20wanted%20people%20to%

20know,Far%2C%20So%20Good, (19 Ocak 2023). 

Buckland, P. D. (2016), When all is lost: thrash metal, dystopia, and ecopedagogy, 

International Journal of Ethics Education, s. 145-154. 

Camus, A. (2020), Tersi ve Yüzü, (T. Yücel, Çev.) İstanbul: Can Yayınları. 

Caraco, A. (2019), Kaos'un Kutsal Kitabı, (I. Ergüden, Çev.) İstanbul: Sel Yayınları. 

Creswell, J. W. (2017), Nitel Yöntemler, (Y. Dede ve S. B. Demir, Çev.) Ankara: 

Eğiten Kitap Yayıncılık. 

Dome, M. ve Wall, M. (2005), Metallica: the Complete Guide to their Music, 

London: Omnibus Press. 

Dome, M. ve Ewing, J. (2007), The Encyclopaedia Metallica, Surrey: Chrome 

Dreams Publication. 

Eagles, M. (2018), Kill ‘Em All, https://www.metalkingdom.net/album/metallica-kill-

%27em-all-319, (15 Mart 2023). 



80 
 

Eagles, M. (2018), Master of Puppets, 

https://www.metalkingdom.net/album/metallica-master-of-puppets-317, (15 

Mart 2023). 

Eagles, M. (2018), …And Justice For All, 

https://www.metalkingdom.net/album/metallica-and-justice-for-all-316, (15 

Mart 2023). 

Eagles, M. (2018), Peace Sells… But Who’s Buying?, 

https://www.metalkingdom.net/album/megadeth-peace-sells...-but-who%27s-

buying%3f-324, (15 Mart 2023). 

Eagles, M. (2018), So Far, So Good… So What!, 

https://www.metalkingdom.net/album/megadeth-so-far-so-good-so-what-

1175, (15 Mart 2023). 

Eagles, M. (2018), Rust in Peace, https://www.metalkingdom.net/album/megadeth-

rust-in-peace-323, (15 Mart 2023). 

Eagles, M. (2018), Youthanasia, https://www.metalkingdom.net/album/megadeth-

youthanasia-321, (15 Mart 2023). 

Eco, U. (1992), Günlük Yaşamdan Sanata, (K. Atakay, Çev.) İstanbul: Adam 

Yayınları. 

Fiske, J. (1999), Popüler Kültürü Anlamak, (S. İrvan, Çev.) Ankara: Ark Yayınevi. 



81 
 

Fiske, J. (2003), İletişim Çalışmalarına Giriş, (S. İrvan, Çev.) Ankara: Bilim ve 

Sanat. 

Gelder, K. (2007), Subcultures: Cultural histories and social practice, Oxon: 

Routledge. 

Gibson, C. (2021), ‘Youthanasia’: How Megadeth Traded Speed For Power In The 

Metal Stakes, https://www.udiscovermusic.com/stories/megadeth-

youthanasia-album, (13 Haziran 2022). 

Goodchild, P. (2005), Deleuze&Guattari: Arzu Politikasına Giriş, (R. G. Öğdül, 

Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Gorki, M. (2016), Küçük Burjuva İdeolojisinin Eleştirisi, (R. Mehmedov, Çev.) 

İstanbul: Say Yayınları. 

Gramsci, A. (2014), Hapishane Defterleri, (A. Cemgil, Çev.) İstanbul: Belge 

Yayınları. 

Gunatilaka, T. (2010), Megadeth's 'Peace Sells ... But Who's Buying': The Story 

Behınd The Cover Art, https://www.revolvermag.com/culture/megadeths-

peace-sells-whos-buying-story-behind-cover-art, (13 Haziran 2022). 

Habermas, J. (2019), "İdeoloji" Olarak Teknik ve Bilim, (M. Tüzel, Çev.)  İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 



82 
 

Hall, S. (2017), Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma Uygulamaları, (İ. 

Dündar, Çev.) İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Hebdige, D. (2020), Alt Kültür: Tarzın Anlamı, (S. Nişancı ve İ. Gülseçgin, Çev.) 

İstanbul: Urzeni Yayınevi. 

Hobson, J. M. (2019), Batı Medeniyetinin Doğulu Kökenleri, (E. Ermert, Çev.) 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Horkheimer, M. (1986, 2013), Akıl Tutulması, (O. Koçak, Çev.) İstanbul: Metis 

Yayıncılık. 

Ingham, C. (2009), Metallica: The Stories Behind The Biggest Songs, China: Carlton. 

Irwin, W. (2007), Metallica and Philosophy: A Crash Course in Brain Surgery, 

Oxford: Blackwell Publishing. 

İlter, T. (2006), Modernizm, Post- Modernizm, Post- Kolonyalizm: Ben-Öteki 

İlişkileri ve Etnosantrizm, Küresel İletişim Dergisi, s. 1-14. 

 

Jenks, C. (2005), Altkültür: Toplumsalın Parçalanışı, (N. Demirkol, Çev.) İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Küçükkayalar, Ç. (2012), Adalet Tanrıçaları, Hukuk Gündemi, s. 19-20. 



83 
 

Kellner, D. (2016), Kültürel Marksizm ve Kültürel Çalışmalar, (F. Tezcan, Çev.) 

ETHOS: Felsefe ve Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar, s. 132-151. 

Klein, N. (2010), Şok Doktrini:Felaket Kapitalizminin Yükselişi, (S. Özgül, Çev.) 

İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Lawson, D. (2020), Megadeth’s Rust in Peace: the inside story of the greatest thrash 

album of the ’90s, https://www.loudersound.com/features/megadeth-rust-in-

peace-story-behind-the-album, (13 Haziran 2022). 

Lévi-Strauss, C. (2013), Mit ve Anlam, (G. Y. Demir, Çev.) İstanbul: İthaki 

Yayınları. 

Marx, K. (2020), Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, (S. Belli, Çev.) Ankara: Sol 

Yayınları. 

Marx, K. ve Engels, F. (2020), Komünist Manifesto, (C. Üster ve N. Deriş, Çev.) 

İstanbul: Can Yayınları. 

Mustaine, D. Ve Layden, J. (2010), Mustaine: A Life in Metal, London: 

HarperCollinsPublishers. 

Perutz, L. (2020), Şeytan Tozu, (Z. A. Yılmazer, Çev.) İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Pessoa, F. (2020), Anarşist Banker, (E. İmre, Çev.) İstanbul: Can Yayınları. 



84 
 

Rifat, M. (2019), 20. Yüzyılda Dilbilim ve Göstergebilim Kuramları 1/Tarihçe ve 

Eleştirel Düşünceler, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Tello, N. (2012), Yeni Başlayanlar için Tiyatro Tarihi, (D. Eyüce, Çev.) İstanbul: 

Habitus Yayıncılık. 

Tomlinson, J. (1999), Kültürel Emperyalizm: Eleştirel Bir Giriş, (E. Zeybekoğlu, 

Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Türkoğlu, N. (2015), İletişim Bilimlerinden Kültürel Çalışmalara Toplumsal İletişim: 

Tanımlar, Kavramlar ve Tartışmalar, İstanbul: Karahan Kitabevi. 

Üşür, S. S. (1997), İdeolojinin Serüveni, Ankara: İmge Kitabevi. 

Wiederhorn, J. (2022), 34 Years Ago: Megadeth Release ‘So Far, So Good… So 

What!’, https://loudwire.com/megadeth-so-far-so-good-so-what-album-

anniversary, (13 Haziran 2022).  

Williams, R. (2018), Anahtar Sözcükler, (S. Kılıç, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

 
 
 



85 
 

EKLER 



86 
 

Ek A: Metallica ve Kill Them All Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı 

Listesi 

 
https://www.metalkingdom.net/album-photo/metallica-kill-%27em-all-cd-50490 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 
 

Ek B: Metallica ve Master of Puppets Albümünün Arka Kapağı ve 

Şarkı Listesi 

 
https://www.metalkingdom.net/album-photo/metallica-master-of-puppets-cd-18145 

 

 

 

 

 

 

 



88 
 

Ek C: Metallica ve …And Justice For All Albümünün Arka Kapağı 

ve Şarkı Listesi 

 
https://www.metalkingdom.net/album-photo/metallica-and-justice-for-all-cd-19858 

 

 

 

 

 



89 
 

Ek D: Megadeth ve Peace Sells… But Who’s Buying? Albümünün 

Arka Kapağı ve Şarkı Listesi 

 
https://www.metalkingdom.net/album-photo/megadeth-peace-sells...-but-who%27s-

buying%3f-cd-22754 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 
 

Ek E: Megadeth ve So Far, So Good… So What! Albümünün Arka 

Kapağı ve Şarkı Listesi 

 
https://www.metalkingdom.net/album-photo/megadeth-so-far-so-good-so-what-cd-

22756 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

Ek F: Megadeth ve Rust in Peace Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı 

Listesi 

 
https://www.metalkingdom.net/album-photo/megadeth-rust-in-peace-cd-22760 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92 
 

Ek G: Megadeth ve Youthanasia Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı 

Listesi 

 
https://www.metalkingdom.net/album-photo/megadeth-youthanasia-cd-22752 

 
 
 
 

 
i Zaman zaman grup elemanlarının tişört giymedikleri de görülmüştür.  


	ÖZ

	ABSTRACT

	TEŞEKKÜR

	TABLO LİSTESİ

	GÖRSEL LİSTESİ

	GİRİŞ

	1.1 Tanımlar

	1.2 Varsayımlar

	1.3 Çalışmanın Amacı

	1.4 Çalışmanın Önemi

	1.5 Çalışmanın Motivasyonu

	1.6 Çalışmanın Sınırları

	1.7 Araştırma Sorusu / Çalışmanın Problemi

	1.8 Çalışmanın Konusu


	LİTERATÜR

	2.1 Güç İlişkileri Bağlamında Alt-Kültürün Kısa Tarihçesi ve Literatürdeki Yeri

	2.2 Güç İlişkileri Bağlamında Alt-Kültürler ve Marksist Olgular

	2.3 Marksist Olgular Bağlamında Alt-Kültürlerin Emperyalizm ve Güç İlişkileri Üzerinden Değerlendirilmesi 

	2.4 Popüler Kültür Bağlamında Alt-Kültür ve Güç İlişkileri

	2.5 Göstergebilim Işığında Alt-Kültürün Güç İlişkileri İçerisinde Ürettiği İdeolojik Anlatılar

	2.6 Güç İlişkileri Bağlamında İdeolojik Bir Alt-Kültür Anlatısı: Thrash Metal

	2.7 Güç İlişkileri Bağlamında Thrash Metal’in Anlatılar Üreten Öncü İki Grubu: Metalica ve Megadeth


	YÖNTEM

	3.1 Araştırma Modeli

	3.2 Veri Oluşturma

	3.3 Örneklem Olarak Albüm Kapakları

	3.4 Veri Analizi


	GÖSTERGEBİLİMSEL İNCELEME

	4.1 Metallica ve Kill Them All Albümü

	4.2 Metallica ve Master of Puppets Albümü

	4.3 Metallica ve …And Justice For All Albümü

	4.4 Megadeth ve Peace Sells… But Who’s Buying? Albümü

	4.5 Megadeth ve So Far, So Good… So What! Albümü

	4.6 Megadeth ve Rust in Peace Albümü

	4.7 Megadeth ve Youthanasia Albümü


	SONUÇ

	5.1 Çalışmaya Dair Genel Sonuç ve Araştırma Sorularının Cevaplandırılması

	5.2 Önerilen Diğer Çalışmalar


	KAYNAKLAR

	EKLER

	Ek A: Metallica ve Kill Them All Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi

	Ek B: Metallica ve Master of Puppets Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi

	Ek C: Metallica ve …And Justice For All Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi

	Ek D: Megadeth ve Peace Sells… But Who’s Buying? Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi

	Ek E: Megadeth ve So Far, So Good… So What! Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi

	Ek F: Megadeth ve Rust in Peace Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi

	Ek G: Megadeth ve Youthanasia Albümünün Arka Kapağı ve Şarkı Listesi





